

भगवतो रमणमहर्षेः

(अन्तेवासिना)

श्रीकाञ्यकण्डवासिष्टगणपतिस्नुनिना प्रणीता

# भारतचरित्रपरीक्षा

संपादक :

अ. मधुकेश्वररावः

विजयानगरम् ( आंध्र प्रदेशः )

प्रकाशकः

अ. मधुकेश्वरराव विजयानगरम् ( आंध्र प्रदेश )

Copy Right

मुद्रक :

नरेन्द्रकुमार प्राणलाल आचार्य आचार्य मुद्रणालय, कर्णघंटा, वाराणसी ( उत्तर प्रदेश, भारत)

५००-मई १९७१.

#### नमो भगवते श्रीरमणाय

Providence has, from the twilight of time, always been very partial and bountiful to the land of our birth, Bharat, in bestowing upon her the choicest children. We had a crop of Saints and Seers during the venerable Vedic Age, who have immortalised their names for their dynamic spiritual insight and whose inspired words and verdicts of universal wisdom stand even to-day as the bed-rock of our religion and Aryan Civilization, outliving even the ravages and devastations of time. Are not the Immortal Vasistha, Viswamitra, Bharadwaja, Bhirgu, the most outstanding divine bards and illustrious Seers, whose sublime message of mature wisdom has transfigured the Opaque mortal into a Transparent Immortal and had converted this Globe of death into a world of Bliss and Immortality? They saw the being, they lived in the being, and they, with supreme delight, enjoyed its becomings.

Then, came the Era of the Epics which witnessed the Heavenly sight of the decent of the invincible Parasurma, Sri Rama, and the illustrious Sri Krishna, Karna and Arjuna, with a host of heroes and warriors, who had destroyed the legions of oppression and the forces of darkness and unfurled the standard of virtue on the human soul. The venerable Valmiki and the wise Vyasa had left in their immortal poems, Ramayana and Mahabharat, the most precious records of their wonderful heroism and their moral and spiritual grandeour. Maharishis Manu, Kapila, Patanjali, Goutama, Jaimini have left their Spiritual, Moral Siddhantas for the utility, advancement, unity and happiness of all mankind.

Dharma and dharma alone was the stern ideal of their noble and righteous lives. They exalted in Tapas, Moral descipline, as the means to findout God and discover the human soul and founded a glorious Aryan civilization, that is unique by itself, unparalleled. Who does not feel a thrill of regard and reverence at the mere thought of those illustrious ancestors of ours?

Now India, after centuries of strife, struggle and slavery, is again fortunate to be proud of her blessed children. The great sculptor, Time is chiselling, carving and releasing these living images to the gaze of the expectant world, as the needs arise, The dawn of Twentieth Century had already seen the advent of a Mahatma in Gandhiji, a Maha Yogi in Sri Aurobindo, a Maharishi in Sri Ramana and a Maha Muni in Sri Vasistha.

This Vasistha was no other than the late revered Kavyakantha Ganapathi Shastri, the Scholar, Patriot, Seer of our Age. His Magnetic personality, his masterful expression, his brilliant exposition, his deep insight and inspiration, his versatile approach to any and every problem of the day and above all, his consuming patriotism rank him as one of the greatest architects of modern India. The blazing feeling of love for his afflicted Motherland, was afire in his bosom even from the age of twelve and he dedicated all his talents and sacrificed his whole life to serve Her till his last breath. Inspired, was he, from boyhood of the great spiritual ideal of tapas of our ancient Rishis, and so elevated was his soul to follow the stirring example of the noble heroes of the Vedas and Epics. Tapas and Tapas was the one raging passion that was vibrant in his Soul to achieve Atma Shakti (Soul Force) through the grace of God, to rise Bharat from servitude to Swaraj and to rescue Her slumbering children from their ignorance, indolence and incompetence to their ancient ideal of spiritual splendour.

When Sri Grnapathi Shastri was at Nawadwip during 1901. the examiners asked him to render the whole Mahabharat in eighteen slokas, one sloka on each parva without using 'Api-Hi-Tu-Cha' padas; which he gracefully recited extempore, and was honoured as "KavyaKantha"

This Bharathachartira Pariksha was written at Kulave North Kanara during 1933. The poet lectured on Bharathacharitra Pariksha at Waltair, Andhra University during 1934.

The Age of Moola Bharata, the originators of Bharata in various versions, the original Gita, Buddistic, Jain doctorines, which came out of the rejected Principles of Hindu Philosophy, and Yoga, the various characters and personages of Bharata, the unsolved riddle of Equinoxes, the controversal Times and Age of Yugas, and many interesting subjects are exhaustively discussed in this Bharatacharitra Pariksha, by Sri Ganapathi Muni with Rik Mantras authority and proof. Readers and research scholars on Mahabharatata have a special interesting view of the whole subject hetherto unlocked.

Late Vidwan Ganapathi Bhatt Hasangi respected scholar, phelentropic, huminitarian, a devoted desciple of Sri Ganapathi Muni sponsured to print the complet works, has suddenly breathed his last on 11-11-1970. His living son, my brother, Sri Ram Krishna Bhatt has kindly Contributed the costs for printing this work, in remembrance of the sacred wish of his late father.

May the eternal light of Hindu Aryan wisdom shine bright in every heart. My the light, love and blessings of Bhagvan Sri Ramana Maharishi be ever on all the noble souls.

Vaisakah Poornima Virodhikritu Varanasi.

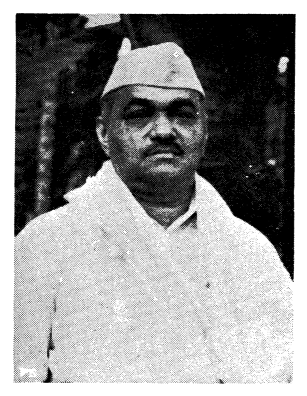
Madhukeswara

### Š

श्रीकाशीपुराघीश्वरेश्वरीश्रीविद्दवेश्वरान्पूर्णा-श्रियतनुजस्य भगवतो ढुंढीराज-गणपतेः पवित्रचरणकमलयोः समर्पितेयं सहृदयं भारत-चरित्रपरीक्षा । मधुकेश्वरः



श्रीवासिष्टगणपतिमुनिः



कीर्तिशेष विद्वान् गणपतिभट्ट हसंगी प्रथम अध्यक्ष वासिष्ठ जयन्ती



# भारतचरित्रपरीक्षा

## प्रथमं प्रकरणम्

### महाभारतकविनिरूपणम्

इन्द्रं विश्वस्य राजानं ब्रह्माणं ब्रह्मभिर्नुतम्। आत्मानं सर्वभूतानां सन्तं सर्वगतं नुमः॥

अथ भारतचरित्रशोधने प्रकृते तद्कृतया जिज्ञासितचरित्रप्रतिपादकस्य परिदृश्यमानमहाभारतप्रन्थस्य प्रामाण्यवस्रं बातुं तत्कविविचारः प्रथमं क्रियते ॥

परिदृश्यमानं महाभारतं सर्वमिष कृष्णद्वैषायनमुनिर्विरचितवानिति साम्प्रदा-यिकानां विश्वासः । मूलभारतं किमिष द्वेषायनस्य । तद्वद्वभिरंशैः संयोज्य महाभारतं कृतमन्यैरिति नव्याः । विमर्शकवरिश्चन्तामणिविनायकवैद्याचार्यः प्रकृतमहाभारत-स्वहृपस्य निष्पादयिता सौतिरुष्ठश्रवा इति निर्धारयित । तस्मिन्वषये तत्रभवता—

"एकं शतसहस्रं तु मयोक्तं वे निबोधत"

इतिमहाभारतवचनमेव प्रमाणत्वेन गृहीतम्। पर्यासमत्र विषये तिद्दं प्रमाणिमत्यस्माकमाञ्चयः। ये समग्रं महाभारतं द्वैपायनप्रोक्तं वदन्ति ते प्रष्टव्याः। किं वैश्वस्यायन-जनमेजयसंवादात्सौतिमुनिसंवादाच्चानन्तरं द्वैपायनो महाभारतं रचितवान् १ उताहो पूर्वम् १ नाद्यः। सौतिना वैश्वस्पायनेन च प्रागेव द्वैपायनेनेतिहासो रचित इति स्पष्टमिधानात्। प्रन्थिनिर्माणस्य संवादद्वयानुसारित्वे द्वैपायनस्य परोपजीव्यप्रसङ्गाच। न द्वितीयः। ग्रंथस्यानागतसंवादात्मकत्वस्यानुपपक्तः। तस्मात्संवादद्वयात्प्रागेव द्वैपायनेन रचितं मूलभारतं संवादद्वयसमाप्तेरनन्तरं संस्कृतिमिति पक्ष एव साधीयान्। नवानामिधकानां संयोजनं केषािक्वन्मूलस्थानामंशानामुद्धरणं मूले सङ्कृचितानां केषािक्वन्द्वांशानां विस्तरणं मूले विस्तृतानां केषािक्वन्द्वांशानां सङ्कोचनं चेति संस्करणपदार्थः। उदाहृते वचने सौतेरेव वक्तृत्वान्मयेस्यनेन

तस्यैव प्रत्ययः। स्वस्य काले प्रचारस्थं भारतं सौतिः संस्कृतवान् ; तदेव महाभारतिमत्युक्तं भवति । संस्कर्ता संस्कृतामि संहितां मूलकारस्यैव नाम्नाः प्रकटितवानिति विशेषः ॥

महाभारतसंहितानिष्पत्तेरनन्तरमेषि कतिपयं कालं मूलभारतं प्रचारे पृथगप्यतिष्ठदिति विज्ञायते । यदाश्वलायनाचार्यो निजे गृह्यसूत्रे देविषिपितृतपण-सन्दर्भे—"सुमन्तु-जैमिनि वैशम्पायन पेलसूत्र-भाष्य-भारत-महाभारत-धर्माचार्याः" इति सूत्रयति । स्त्रादिधर्मपर्यन्तैः शब्दैराचार्यपदं प्रत्येकमन्वेति । अत्र भारताचार्य-महाभारताचार्ययोः पृथक्षृथक्तपणं विधीयते । अनेनाश्वलायनस्य काले भारत-महाभारते पृथगतिष्ठतामिति प्रतीतं भवति । कि च मूलभारतान्महाभारतिमव भारताचार्यान्महाभारताचार्यः पृथगिति प्राचीनतरं सूत्रमिदं बोधयति । कालकमेण लेलकप्रचाराभावान्मूलभारतं पृथक्सत्तां विजहौ ॥

अयं चाश्वलायनेनोल्लिखितो महाभारताचार्यः सौतिरिति न पृथग्वक्तव्यम् ॥ अथ को भारताचार्यः ? अत्रैषा चर्चा भवति—

"
भन्वादि भारतं केचिदास्तीकादि तथाऽपरे।
तथोपरिचराचन्ये विप्राः सम्यगधीयते"।

इति महाभारतस्थइलोके त्रयो भारतारभ्भा उक्ताः। तेनैतच्छ्लोकनिर्माण-काले त्रीणि भारतान्यवर्तन्तेति प्रतीतं भवति । अत्राचार्यवैद्यः समन्वयमेवं कुरुते— "मन्वादि भारतं महाभारतम् । ओं नमो भगवते वासुदेवायेति मन्त्रेणारब्धस्वात् । तत्भौतेः। आस्तोकचरितादिभारतमास्तोकादि । तत्सामान्यतो भारतम् । तद्वैशम्या यनस्य । उपरिचरचरितादि भारतमुपरिचरादि । स जयेतिहासो द्वैपायनस्य । तस्य भारतनाम गौणम् । एवं कृष्णद्वैपायनस्य मूलप्रन्थो द्विवारं संस्कृतः । प्रथमं संस्करणं न तथा प्रचण्डम् । यथा द्वितीयम् । आश्वलायनेनोङ्खितो भारता-चार्यस्तु वैशम्पायनः स्थात् " इति ॥

परे त्वाहु:—द्वैपायनरिचतस्य जयेतिहासस्यैव भारतिमति नामान्तरम् । तदुपरिचरादि भारतमेव भवति । तस्य द्विवारं संस्करणं संवृत्तम् । प्रथमः संस्कर्ता सौतिः । द्वितीयः सौतिवंदयः कश्चिद्नयः किवः । आश्वलायनेनोल्लिखतो भारताचार्यः कृष्णद्वैपायन एव भवति । यदि वैशम्पायनो भारताचार्य इत्यङ्गीक्रियेत तिर्हे कष्टद्वयमापतेत् । एकस्यैय वैशम्पायनस्य व्यक्तित्वनामनैकं तर्पणं गुणकृतेन नाम्नाऽन्यत्तर्पणमिति प्रसक्येत । त्यक्तं प्रसक्येत च पूज्यतमस्य कृष्णद्वैपायनस्य तर्पणम् । अस्माकं नये तु परिहृतौ द्वाप्येतो दोषौ । अन्यश्वास्ति कृष्टम् । व्यासवैशम्पायन-सौतयो जय-भारत-

महाभारतकवय इति वदद्विर्हरिवंशश्च सौतेरङ्गीकर्तत्र्यः स्यात्। पीठिका च सौते-रित्येवाभिधातव्यं स्यात्। मन्वादिभारतमिति दछोकस्य चतुर्थभारतप्रतिकृछत्वात्। सौतेरेव तदुभयमित्यङ्गीकारे का विप्रतिपत्तिरिति चेत् सन्ति बहवो विरोधाः।

प्रथमः प्रमाणविरोधो भवति ॥

"यथावस्पूतपुत्रेण रौमहर्षणिना पुनः । किर्मान्य । उक्तानि नैमिषारण्ये पर्वाण्यष्टादशैव तु ॥"

इति पर्वसङ्ग्रहे सौतेरष्टाद्शपर्वमात्रकारित्वमुच्यते । एवं त्विति विषयान्तरच्यवच्छेदाद् खिळमन्थोऽन्यस्यैवेति स्पष्टं प्रतीयते । तत्र मवान्वैद्योऽपि निजे भारतोपसंहारमन्थे ययातिपुत्रवंशप्रस्तावे ( पृ० २०९ द्वितीयावृत्तिः ) "हरिवंशस्य लेखनं
परीक्षणं वा सौतितो नासीदिति दृश्यते...... प्राचीनमन्थानामैतिहासिकप्रामाण्यपरीक्षायां पूर्वपूर्वस्य प्रामाण्यमधिकमित्यङ्गोकर्तव्यम् । तथाहि हरिवंशापेक्षया
महाभारतस्य प्रामाण्यमधिकम् । महाभारतापेक्षया वेदाङ्गानां वेदाङ्गापेक्षया
महाभारतस्य प्रामाण्यमधिकम् । महाभारतापेक्षया वेदाङ्गानां वेदाङ्गापेक्षया
महाणानां ब्राह्मणापेक्षया मन्त्रसंहितानां विशेषतः ऋग्वेदसंहितायाश्च प्रामाण्यं
श्रेष्ठम्" ! इतिवदङ्गीकरोतीमं विषयम् ।।

द्वितीयः प्रत्यक्षापलापः अनुक्रमणिकापर्वणि सौतिनैमिषारण्यवासिभ्यः स्वयं सर्पसत्रे वैशम्पायनप्रोक्तमहाभारतकथां श्रुत्वा तीर्थाटनं कृत्वा समागतोऽहमिति वदति । सौतिरेव चेदनुक्रमणिकायाः कर्ता नैवं प्रत्यक्षावलापमकरिष्यत् । क सौतेः कालः १ क जनमेजयस्य १ ॥

तृतीयः प्रकरणिवरोधः । पूर्णप्रन्थसमाप्तेरनन्तरं संयोजितायां पीठिकायां मुख्यप्रन्थारम्भे करणीयस्य संवाद्वितरणस्यानीचित्यात् । अस्त च चतुर्थाध्याये संवाद्वितरणस्यानीचित्यात् । अस्त च चतुर्थाध्याये संवाद्वितरागः । तस्माद्वैष्ठम्पायनस्य कवित्रयमध्येऽसंयोजनं श्रेयः । अस्माकं नये तु द्वितीयमास्तीकादि भारतमेव सौतेर्महाभारतम् । आस्तीकशब्दश्रास्तोकचरित्रपरः । नास्तोकपर्वपरः । पौल्लोमाख्यानस्यास्तीकचरिताङ्गत्वादास्तीके सङ्ग्रहः । अन्यथा तस्य महाभारतादौ न्यासस्यव नोपपत्तः । सपीठिकं सपौष्यं सखिलं महाभारतमेव मन्वादि भारतम् । तृतीयः कविः सुतरां कृष्णभक्तः । श्रीकृष्णचरित्रस्य महाभारते स्तोकत्वादेवासन्तृतः स हरिवंशं निजान्वयपरम्पराश्वताः कथा अनुसृत्य विरच्य महाभारतेन संयोजितवान् । अध्यायद्वयात्मिका पीठिकाऽपि तस्यव भवति । यद्यपि पौष्यपर्वभाषाऽतीव प्राचीना तथाऽपि न तत्पर्व सौतेर्महाभारते । प्रन्थादौ भवितुमुचितस्य सौतिमुनिसंवादावतरणस्य पौलोमादावेव दर्शनान् । तृतीयः कविरेव सिद्धमेव स्वगृहे स्थितमितिहासद्वयं पीठिकानन्तरं न्यस्तवान् । तत्पौष्यं पर्वोच्यते । तत्र प्रथम इतिहासस्त्वपूर्ण एव दृश्यते । अपूर्ण एव स कवेष्ठपल्याः स्थात् ।

हरिवंशस्य खिलसंज्ञा च परिशिष्टस्वात्। विप्रलुप्तस्वं परिशिष्टस्वं व। खिलस्वम्। अयं च खिलकारः खस्य।पि कृतिं मूलप्रन्थकारायैव समर्पितवान्। निरुक्त-गृह्यस्त्रं-कल्पस्त्रादिषु प्राचीनप्रन्थेषु चैतादृशपरिशिष्टसंयोजनं मूलाचाः योयैव कृतिसमर्पणं च दृश्येते।।

अयं च रतीयः कविस्रोनैतिहासिकान्विषयानस्मभ्यं प्रदर्शितवान्।

''चतुर्विश्वतिसाहस्रीं चक्रे भारतसंद्विताम्। उपास्यानैर्विना तावद्वारतं प्रोच्यते बुधैः॥''

इति रहोकेन मूलभारतसंहितायाः प्रथक्तवं रहोकसङ्ख्यां च वेद्यति। द्वैपायनो भगवानृषिरिति कर्णपदं पूर्वतोऽत्रानुवर्तते। वेशम्पायनवादिनां कर्णपद-मनुवर्तमानं विसुष्य खाभिल्रषितं कर्णपदमध्याहार्यं प्रसब्येत।।

"एकं शतसहस्रं तु मयोक्तं वै निबोधत" । इत्यर्धश्लोकेन महाभारतकवि-विषयकं ज्ञानं शोधकेभ्यो ददाति !!

मन्वादि भारतिमति श्लोकेन भारतस्यात्मना कृतं द्वितीयं संस्करणं च बोधयति । दुरदृष्टवशात्तस्य नामास्माभिनं ज्ञायते ॥

अयं सारांशः ''व्यासो भारताचार्यः । सौतिर्महाभारताचार्यः । महाभारतस्य पीठिका सिख्योः संयोजकः सूत्रकारादाश्वलायनाद्वीचीनः कश्चित्सृतवंदयः''। इति

वयं तु ब्र्यः । भवतु नाम पीठिका-खिलकारः सौतेरन्यस्तद्वंश्यः । भवतु नाम द्वेपायनसौति-तद्वः श्यानां त्राणि भारतानि । भवतां नाम व्यास-सौति-भारत-महाभारताचार्यौ । तथाऽपि वैशम्पायनः कृष्णस्य मूलभारतं संस्कृतवानल्पमिति वैद्याचार्योकं सत्यमित्येनाङ्गीकर्तव्यम् । वैशम्पायनकृतस्य संस्कृरणस्याल्पत्वात्त-त्संस्कृतस्य मन्थस्य मूलादपृथग्भूतत्वाच संस्कृतुंस्तस्य भारताचार्यत्वं नेत्येव वैद्योक्ता-दस्सदुक्ते विशेषः ।

परिदृश्यमाने महाभारते किञ्चिद्वेशम्पायनसंस्कृता कृष्णद्वेषायनस्य मूल-भारतसंहिता विकृतेनिजेरवयवेलीना तिष्ठतीति वक्तन्यम् । उपाख्यानानि सर्वाण्यपि प्रायः न सोतेः । यदाख्यानं तत्रापि न सौतेः न हस्तक्षेपः । किञ्चिद्वनाधिकचत्वा-रिशतसहस्रवरोकमितमाख्यानं हि दृश्यते । चतुर्विश्वातसहस्रवरलाकातिमकेव द्वेषाय-नस्य मूलसंहितेति ततोऽधिकः सर्वोऽप्याख्यानभागः सौतेरित्यङ्गोकर्तन्यं स्यात् । तस्मादाख्यानेऽपि कि कृष्णद्वेषायनोक्तम् ? कि वा सौतिनोक्तमिति निश्चेतुं श्रमो भूयान्भवति । तस्मात्प्रामाण्यपरीक्षायां परिदृश्यमानं महाभारतं सौतेर्थन्थत्वेनैव विलोकनीयम् । सौतिश्च महान्योगिणिकः ॥

## द्वितीयं प्रकरणम्

## महाभारतनिर्माणकालः

सीतेर्महाभारतसंहिताप्रणयनकालश्चेशपुत्रशकात्पूर्वे तृतीयशब्दशतकमिति तत्रभवतो वैद्यस्य मतम् ।

''एडुकचिह्ना पृथिवी न देवगृहभूषिता''।

इति महाभारते भविष्यत्किलवर्णनप्रस्तावे भूमेर्बुद्धास्थिगर्भस्तूपसिहतत्वं भावित्वेन सूच्यते। अशोकस्य काले तादृशं सङ्घटनमासोदित महाभारतकविरशो-काद्वीचीनो वक्तव्यः। कविना स्वानुभूतार्थस्येव योग्यस्थले भाविकथनव्याजेना-भिद्तत्वात्।

समन्ने महाभारते नास्ति राशीनामुल्छेखः । तस्मादस्मदीयानां राशिक्वानात्रागेव संवत्ति शोधकानामेककण्ठोऽभिन्नायः। महाभारतनिर्माणं मिलिन्दस्य दण्डयात्रातोऽनन्तरमेव ब्योतिर्विचनसह्वासप्राबल्यादार्यावर्ते राशि-क्रानमारब्धम् । मिलिन्दश्च शुक्कसाम्राज्यस्थापकस्य पुष्यमित्रस्य समकाल्विकः । ( ई. पू. १६० ) यतस्तयोर्युद्धमभूत् । तस्माद्युक्तमुक्तमाचार्येण महाभारतसंहिता-प्रणयनकालः प्रागीशपुत्रशकात्त्ताया शताब्दीति । तदेवाशीकप्रचारितं बौद्धमत-मुन्मूल्य पुनः सनातनधर्मं स्थापियतुं कस्यचित्सर्वजनावर्जकस्य सर्वविषयसागरस्य सर्वसुगमस्य महतो प्रन्थस्य निर्माणं प्राप्तावसरमासीदिखाचार्यस्य साधुस्तर्कः । तं भारमुवाह बहुतन्त्रविन्निपुणो महाकविः सौतिः। बहुजनिप्रयं भारतमेव बहुछैरंशैः संयोज्य स महाभारतं कृतवान् । आदितः प्रायेण केवलमितिहासात्मको प्रन्थः सौतिना विचित्रः शास्त्रव्यूहोऽकारि। धर्मं जिज्ञासमानानां महद्धर्मशास्त्रं तत्। राजनीति जिज्ञासमानानां श्रेष्ठं नीतिशास्त्रम्! ब्रह्म जिज्ञासमानानामुत्तमं क्रानशास्त्रम् । योगं जिज्ञासमानानां रहस्यं योगशास्त्रम् । भक्तानां भावोद्दीपकं भगवत्तन्त्रम् । कथाः शुश्रूषमाणानां विचित्रार्थं पुराणम् । सहद्यानामावर्जकं रसवन्महाकाव्यम् ।

को वाऽनेन महाभारतिर्माणकाल्झानेन भारतचरित्रशोधनस्योपकारः ? अस्ति महानिति त्रमः । ज्ञाते महाभारतिर्माणकाले चरित्रकालाद्यन्थिनर्माणकालः सुतरामवीचीन इति ज्ञातं स्यात् । तेन महाभारतप्रोक्ता साह्विकन्यवस्थामतसिद्धान्तादयः कि चरित्रकालसम्बद्धाः ? उताहो प्रन्थिनर्माणकालसम्बद्धाः ? इति प्रश्नः प्रादुर्भवेत् । उभयथाऽपि सम्भवात् । विविधैरुपायैश्चरित्रकालसाह्विकन्यवस्थादिकं

विज्ञाय प्रन्थे तदेव प्रकाशियतुमस्यवकाशः कवेः। आत्मकालसाङ्घिकव्यवस्था-दिकमेष सनातनं मत्वा सनातनत्वेन दर्शियतुमिच्छ्या वा तस्यैव प्रन्थे चित्रकाल-सम्बद्धत्वेन वर्णनं च सम्भाव्यम्। तत्र विमृद्य किमिप निर्धारियतुं चित्रशोधक-स्यावकाश्चो मिलेत्। उत्तरत्र कतिपयेषु प्रकरणेषु करिष्यमाणस्य तादृशस्य विमर्शस्येदं प्रकरणं पूर्वाङ्गं भवति।



## तृतीयं प्रकरणम्

## भारतचरित्रकालनिरूपणम्

उक्ताः कवयो भारत-महाभारत-खिलानाम्। महाभारतस्य प्रकृतस्वरूप-निष्पत्तिकालश्चोक्तः। सम्प्रति मूलप्रन्थस्वरूपरनिष्पत्तिकालनिरूपणं प्राप्तावसरम्। अनन्तरं चरित्रकालनिरूपणं कर्तव्यम्। तथाऽपि प्रकृते चरित्रकालनिरूपणात्प्राङ्मूल-प्रन्थकारकालो निरूपयितुमशक्यः। उभयोस्तादशं सम्बन्धं महाभारतकविः कल्पितवान्। तस्मात्प्रथमं भारतचरित्रकालं निरूप्यैव मूलप्रन्थकारकालं पश्चानिरूपयिष्यामः।

किछ्युगारम्भात्किञ्चित्पूर्वं भारतयुद्धं चिछतिमिति वैद्याचार्यस्याभिप्रायः। एवमेव साम्प्रदायिकाश्च मन्थन्ते। इतरे शोधकाः काछं प्रायस्ततोऽवीगेव नेतुं प्रयतन्ते। वैदिकवाक्म्मयप्रमाणावलम्बनं पूर्वस्य शोधनम्। अवीचीनवाङ्मयप्रमाणा-वलम्बनानीतरेषां शोधनानि। इतरेभ्यः शोधकेभ्यस्तर्कशुद्धानि प्रत्युत्तराणि तत्रभवता वैद्येनैव दत्तानीति न तत्रास्माभिश्चर्वितचर्वणं क्रियते। आचार्यचिन्तामणे- द्वापरान्तवाद एवास्माभिरिद्द परीक्ष्यते।

पाण्डवानां प्रिपतामहस्य शन्तनोभीत्रा देवापिना कृतं सूक्तमेकमृग्वेदसंहितायां (१०-९८) यद्दश्यते तल्लक्षीकृतमाचार्यचिन्तामणिना । पाण्डवानां पूर्वजस्यैव तत्सूक्तमिति बृहद्देवतायन्थोदाहरणेन निर्धारितं च तेन । प्रतिपाद्यशुद्धये तद्वयं पुनर्निर्धारयिष्यामः ।

निरुक्तकारो यास्कोऽत्र कथामेवं कथयति—"तन्नेतिहासमाचन्ते। देवापि-श्वाष्टिषेणः शन्तनुश्च कौरव्यौ भ्रातरौ बभूवतुः। स शन्तनुः कनीयानभिषेचयाञ्चके देवापिस्तपः प्रतिपेदे। ततः शन्तनो राज्ये द्वादश्चवर्षाणि देवो न ववर्षः तम् चुर्न्नोद्धणा अधर्मस्त्वयाचिरतो व्येष्ठं भ्रातरमन्तिरित्याभिषेचितं तस्मान्ते देवो न वर्षताति। स शन्तनुर्देवापि शिशिक्ष राज्येन। तमुवाच देवापिः पुरोहितस्तेऽसानि याजयामि च त्वेति। तस्यतद्वषंकामसूक्तम्।" इति। कथापात्रयोः कुलनामबन्धुत्वानां तयोरन्यतरस्य ज्येष्ठमतिलङ्क्य सिंहासनारोहणस्य च तुल्यत्वान्तिसम्बुले तन्नाम्नोस्तचरित्रयावी भ्रात्रोरन्ययोरप्रसिद्धत्वाच भारतप्रसिद्धावेवतो देवापिशन्तन् इत्यत्र न कश्चितसंशयः।

एतेनान्यश्चरित्रांशश्च हढो भवति। महाभारते वृषाकविशिपिविष्टनाम-निर्वचनप्रसावे निरुक्तकारोऽयं यास्क उछिखितः। यास्कश्च देवापिचरित्रं पुरातनं कथयति। कृष्णद्धैपायनश्चेन्महाभारतं समग्रमकरिष्यत् तर्हि भारतचरित्रकालादती-वार्वाचीनं यास्कं कथमुदाहरिष्यत्।

प्रकृतमनुसरामः। देवापेः सूक्ते त्रिवारं शन्तनोनीमोहिखितम् । वैद्यस्तु देवापेः सूक्तमुह्मन्त्रयुगसमाप्तिरयं कथयति । तत्र हेतुं प्रच्छामः । दशममण्डलस्थत्वं हेतुरिति चेत् । नायं हेतुः । अवीचामेव सूक्तानि दशमे मण्डले भवन्तीति तर्कश्चिन्तः । अत्यन्तं प्राचीनानां दाक्षायण्या अदितेः, आदित्यस्य विवस्ततः, वैवस्ततस्य यमस्य, यौवनाश्वस्य मान्धातुः, दाशराज्ञयुद्धनायकस्य सुदास, वैन्यस्य पृथोः, तथा तित्वतुर्वेनस्य, आङ्किरसस्य बृहस्पतेः, औशीनस्य शिवेः, आप्त्यस्य त्रितस्य सौम्यस्य बुधस्य, अन्येषां च सर्वसम्मतानां प्राचां सूक्तानि दशमे मण्डल एव विद्यन्ते । तस्माहेवापेः सूक्तं दशममण्डलस्थत्वादेव ऋह्मन्त्रयुगसमाप्तिस्थं वक्तम-शक्त्यम् । भाषानवत्वं हेतुरितिचेत् देवापेः सूक्तस्य भाषाऽताव प्राचीना । निदर्शनार्थं तस्मात्स्कृतिकानिचत्यदानि साधुनिकप्रतिपादकानि दोयन्ते । वृषाय वर्षय । आववृत्स्व प्रत्यागच्छ । द्युमतीं दीप्तिमतीम् । दिवो द्रप्तः वृष्टिः । समुद्रे अन्तरित्ते । अभीवां रोगम् । अपसेध निवारय । अद्यित् अन्वध्यायत् । रराणः रममाणः । शुगुचानः व्वलन् । दुर्गहा दुर्गाण ऋह्मन्त्रयुगमध्यस्थानामिवेयं भाषा ।

न केवलं देवापिः पाण्डवाश्च ऋङ्मन्त्रयुगमध्यस्था इति साधियतुं लिङ्गान्तराणि विद्यन्ते । छान्दोग्योपनिषद् पुरुषयज्ञविद्याप्रसावे—''तद्धैतद्भोर आङ्गिरसः कृष्णाय देवकीपुत्रायोक्तवावाच" । इति देवकीपुत्रः कृष्णां घोरस्याङ्गिरसस्य पुरुषयञ्जविद्याशिष्य इत्युक्तम् । देवकीपुत्रः कृष्णश्च भारतप्रसिद्धो भगवान्कृष्णः । आङ्गिरसो घोरश्च ऋङ्मन्त्रकृत्प्रसिद्धः । न केवलं घोरः तस्य पुत्रः कण्यः पौत्राः प्रस्कण्व-मेध्यातिथि पर्वत-नारदप्रभृतयश्च ऋङ्मन्त्रकृतः प्रसिद्धाः । तत्समकालिकः

श्रीकृष्णः श्रीकृष्णसमकालिकाः पाण्डवाश्च ऋङ्ग्नत्रयुगमध्यस्या इत्यनेन सिद्धयेत्। दुर्योधनसभां प्रति श्रीकृष्णेन सह मन्त्रकृतोः कण्वनारदयोगमनं च तमिमर्थं द्रहयति।

इतस्य श्रीकृष्णः पाण्डवाश्च ऋक्मन्त्रयुगमध्यस्थाः। अनुशासनपर्वण्युन् पमन्युः श्रीकृष्णस्य गुरुरुच्यते । उपमन्युश्च वसिष्ठपुत्रस्य व्याघ्रपादः पुत्र इति तत्रेत्र पर्वण्यभिहितम्। तावेतो व्याघ्रपादुपमन्यू ऋक्मन्त्रकृतौ प्रसिद्धौ। उभावपि वासिष्ठौ वदस्यनुक्रमणिकाकारः। एकं पुत्रत्वाद्यस्मिति अन्यं पौत्रत्वाद्गोत्रापस्यमिति उपमन्युसमकान्नित्वात्कृष्णः कृष्णसमकान्नित्वात्पाण्डवाश्च ऋक्मन्त्रयुगमध्यस्थाः इस्यनेन सिद्धयेत्।

इतश्च कुरुणार्जु नावृक्तमन्त्रयुगमध्यस्थे । शार्क्षाणां जरितृद्रोण-सारिस्क स्तम्बिमत्राणां भातृणामार्थमाग्नेयमेकं सूक्तमृक्संहितायां दृश्यते । वनमध्यगास्ते वने समन्ततो अवलन्तमिनं स्वप्राणरक्षाये प्रार्थयन्ते । स तत्र विषयः । कृरुणार्जुनयोः खाण्डववनदहने च चत्वार एतेऽगिन स्तुत्वा रक्षिता अभूविक्तित महाभारते विद्यते कथा । तत्र प्रथमस्य जरितुर्जरितारिरिति नामोच्यते । कालव्यत्यासेनैतादृशो नामव्यत्यासभावः सहजः । यथा सर्वत्र निगमे यस्तुर्वश उच्यते स सर्वत्र महाभारते पुराणेषु च तुर्वसुरिभधीयते । कमस्तु महाभारते जरितारि स्तम्बिमत्र सारिस्क द्रोणा इति । सम्भाव्य। एव सुखानमुखान्तरं गच्छत्वितिहासेष्वीदृशाः स्वल्पत्रयत्यासाः । यथा भासकविर्भरताद्पि लक्ष्मणमेव च्यायांसं स्पष्टं वदित । रामायणे जन्मप्रकरणे भरतो ज्यायानुच्यते ।

आश्चर्यजननायान्यो विशेषस्तत्र महाभारतकविना योजितः। शार्क्कशब्दस्य पिक्षविशेषवाचकत्वमवकाशं लब्ध्वा तेन चत्वार एते ऋषयोऽजातपक्षः पद्धगर्मकाः कृताः। पितरं तु किञ्चिद्दिषमेवाह। अजातपक्षाणां पक्ष्यभेकाणां तन्मातुः पिक्षिण्याश्च प्रौढमनुष्यभाषया संवादः। अन्ततो विह्नभयान्मातर्युद्धायानां स्वप्राणरक्षाये तेषां विह्नसवश्चेति महाभारते विशिष्टो विषयः। पौराणिकशिरोमणेः सौतेः कल्पनपपञ्च नैतादृशः शिल्पविशेषो विस्मयकरः। वस्तुतस्ते शृक्षनाम्न ऋषेगीत्रापत्यानि। न शाक्षनामानः पिक्षणः। सर्वानुक्रमणिकानियमप्रकारेण सर्वत्र नाम्नामनन्तरं तत्तर्देषेगीत्रकीर्तनमेव प्राप्तावसरं भवति। अनुक्तगोत्र आङ्किरसो ह्रोय इति परिभाषा। अपत्यं पौत्रप्रशृतिगोत्रं पाणिनेः। सर्वानुक्रमणिकाकारमतेन गोत्रपदं वंशमात्रपरम्। न पारिभाषिकम्। तस्मात्पुत्रोऽपि तस्य गोत्रज्ञ एव भवित्। मधुच्छन्दा वैश्वामित्रः जेता माधुच्छन्दसः मेधातिथिः काण्य इत्यादीन्युदाहरणानि। एवं जिस्त्रादयश्च शाङ्कोः। अन्यदस्ति महाभारतकवेरीदृशाद्धुतकल्यने प्रयोजनम्। खाण्डवे केचिद्दषयश्च यदि स्युरर्जुनस्य तद्वनदाहो प्रन्थपाठकानां पापकृत्यं भासेत। अनेन कल्पनेन तिन्नराकरणं कृतम्।

निगमे शाक्षाणामग्निस्तुतौ हे हे ऋ चावेकैकस्येख्रशृष्ट्यः सन्ति । महाभारते नोळकण्ठव्याख्यातपाठानुसारेण विद्यन्ते त्रयोदशहलोकाः । प्रथमस्य ह्रौ । द्वितीयस्य त्रयः । तृतीयस्य त्रयः । चतुर्थस्य पञ्च । महाभारते प्रथमस्य श्लोकावेतौ भवतः—

> ''आत्माऽसि वायोज्वेलन श्वरीरमसि वीरुषाम् । योनिरापस्र ते शुक्रं योनिस्त्वमसि चाम्भसः ॥ ऊथ्वं चाधश्च सर्पन्ति पृष्ठतः पार्श्वतस्त्रया । अर्थिषस्ते महावीर्थ रइमयः सवितुर्यथा''॥ आदिपर्व—१३२, ७, ८.

निगमे तु प्रथमस्य ऋचावेते-

''श्रयमग्ने जरितास्त्रे अभूद्रिप सहसः स्नो न झन्यदस्याप्यम् । भद्रं हि दार्म त्रिवरूथमस्ति त श्रादे हिंसानामपदिद्युमा कृषि ॥ प्रवत्ते अग्ने जनिमा पित्यतः साचीव विश्वाभुवना न्यूअसे । प्रसस्यः प्रसनिषन्त नो धियः पुरश्चरन्ति पशुपा इव स्मना"॥

( ऋ. सं. १०, १४२, १, २. जरिता ॥ )

सहसः सूनो बलस्य पुत्र । बलं च वायव्यमिति आत्माऽसि वायोरित्युक्तम् । न ह्यन्यदस्त्याप्यम् । त्वदिति होषः । आप्यमम्मयम् । अन्यन्नास्ति । अस्य विवरणम् "योनिरापश्च त शुक्रं योनिस्त्वमिस चाम्भसः" इति । आप्यं प्राप्तव्यमित्यथोंऽपि भवति । तथाऽपि अम्ममयमित्यथें कृत्वैव महाभागतकविभारतकविश्वो स्वस्तुतिं निगमार्थानुसारिणीं कृतवान् । द्वागरमित् वीरुधामिति पादश्चास्यैवोपव्याख्यानं भवति । अन्यद्धिकं मन्त्रे प्रथमे । तृतीये पादे अग्नेः रक्षकत्वसामध्यै चतुर्थे रक्षाप्रार्थना चाभिधीयेते । तत्र प्रार्थनाऽस्माभिर्लक्षोकर्तव्या । हिंसानां हिंसकानां रात्रूणाम् । दिद्युमायुधं जाता-वेकवचनम् । आरे दूरे । अपाकृधि अपगतं कुरु । न केवलमग्निभयम् । शात्र-वायुधपातभयं चानेन व्यव्यते ।

द्वितीये मन्त्रे "साचीव विश्वाभुवना न्यू असे" इति पादः प्राधान्येन महाभारते द्वितीयरुकोके व्याख्यातः । साचीव सचमान इव सचनं च सहयोगः । विश्वा भुवनानि भूमिमन्तराळं दिवं च । न्यू व्जसे आक्रामसीत्यतिशयोक्तिः । प्र प्रकृष्टाः । सप्तयः किरणाः। सूर्याश्वा सप्तय उच्यन्ते। सूर्याश्वाश्व सूर्यकिरणेभ्यो नातिरिच्यन्ते। अत्र सूर्यकिरणानामिन्नवालानां च व्याप्तिसाधम्यादभेदेनामिधानम्। प्र प्रकर्षेण् सिनवन्त साधयन्ति सर्वतो गच्छन्तः स्वकीयं दहनकार्यं निर्वत्यन्तीत्यर्थः। इममर्थं मनसि निधायेव रहमयः सिवतुर्यथेति महाभारतकविभारतकविषां वदति। अस्यामृि प्रथमपादार्थः महाभारतकवेः कस्यचित्कथांशस्य कल्पनाय बीजमासीत्। हे अग्ने। पित्यतः अन्नमिच्छतः। ते जिनम् पादुर्भावलक्षणं जन्म। प्रवत् अत्तव्यप्तवणं भवति। अत्र पित्यतः इति पदिलक्षेत्रानेः खाण्डववन्मक्षणाभिलाषस्तिष्टप्येऽज्ञं नसाहाय्यकप्रार्थनं चाकिल्पषातां महाभारतकविना। वस्तुतः पित्यतः इत्यालङ्कारिकभाषा।

द्वितीयस्य स्तुतौ निगम-महाभारतयोः सादृश्यमल्पमपि स्वक्षीकर्तव्यम् । तत्र प्रथममन्त्रे—

''मा ते हेति तविषी चुकुधाम"

ऋ. मं. १०. १४२. द्रोणः ।

(हे अग्ने) ते तिवधीं भयङ्करीम्। हेति ज्वालारूपमायुधम्। माचुकुधाम व्यतिकरेण शान्तीकुर्म इति तात्पर्यम्॥

> "यदग्ने ते शिवं रूपं ये च ते सप्त हेतयः। तेन नः परिपाहि स्वमार्तानः शरणैषिणः॥"

> > (आदि २३२. १०)

इति द्वितीयस्य स्तुतिइलोके हेनय उक्ताः। तदिदं हेतिशब्दसादृश्यं स्तवयोरुभयोः।

तृयीयस्य स्तवे निगमे-

"भारवाऽद्य विश्वे वसवः सदन्तु ।"

ऋ. सं. १०. १४२. ६. सारिसृकः

इत्युपसंहारो भवति।

त्वा अतीव भयङ्करतया वर्धमानं त्वाम् । अदा सम्प्रति । विश्वे सर्वे । वसवः देवाः । आसदन्तु आविशन्त्वित्यर्थः । तव सर्वदेवात्मकं खरूपमेव व्यक्तं भवत्विस्मन्वर्धमानरूपे न दाहकत्वगुणविश्विष्ठमुप्रं खरूपमिति तात्पर्यम् । महाभारते तु तृतीयस्य स्तवोऽग्नेः सर्वदेवात्मकत्वप्रतिगद्कः । तदिद्मन्न सादृश्यम् ।

महाभारते चतुर्थस्य स्तवे येऽन्त्यास्त्रयः इलोकास्ते निगमस्तवेन नितान्तं तुल्याः । महाभारते यथा— त्वत्त एताः पुनः शुक्र वीरुधो हरितच्छदाः।
जायन्ते पुष्करिण्यश्च समुद्रश्च महोदधिः॥
हदं वे सम्र तिग्मांशो वरुणस्य पगयणम्।
शिवस्त्राता भवास्माकं मास्मानथ विनाशय॥
पिङ्गाक्ष लोहितशीव कृष्णवर्सन् हुताशन।
परेण प्रेहि मुझासाँ सागरस्य गृहानिव"॥

भादि० २३२. १७. १९

### ्निगमे यथा —

- 1

ă'

"अपामिदं न्ययनं समुद्रस्य निवेशनम् । अन्यं कृणुष्वेतः पथां तेन याद्दि वशाँ अनु ॥ आऽयने ते परायणे दूर्वा रोद्दन्तु पुष्पिग्राः । हृदाश्च पुण्डरीकाणि समुद्रस्य गृहा इमे"॥

( ऋ. सं. १०. १४२. ७. ८. स्ताम्बिमित्रः )

एवं नामसादृश्यात्सन्दर्भसादृश्यात् स्तवसादृश्याः मन्त्रकृतः शाङ्गी एवः भारतोक्ताः शाङ्गी इति सिद्धयित । तस्मादृङ्मन्त्रकृतां काले पाण्डवा आसन्तिति सिद्धयेत् । कृष्णसहायस्याजु नस्य खाण्डववनदहनकारकत्वं हि प्रसिद्धम् ॥

इतश्च पाण्डवा ऋङ्मन्त्रयुगमध्यस्थाः। पाण्डवानां पुरोहितो धौन्योः यत्सुप्रसिद्धस्य मन्त्रकृतो देवलस्य भ्रातोच्यते ॥

> ''यवीयान्देवलस्यैष वने आता तपस्यति । धौम्य उस्कोचके तीर्थे त वृणुध्व यदीच्छथ'' ॥ इति ॥

इत्रश्च पाण्डवानां कालोऽतीव पुरातनः—

''गुरोर्वचनमाज्ञाय सतु विप्रषंभस्तदा। भाचचक्षे ततः सर्वमितिहासं पुरातनम्॥"

(आदि०६०.२३)

श्रव्याणामुत्तमं चेदं पुराणमृषिसंस्तुतम् ॥"

( आदि. ६१-१६.)

इति महाभारतवचनयोरेकत्र हि भारतचरित्रं पुरातन इतिहास उच्यते; अन्यत्र पुराणम्।।

#### इतश्च पाण्डवा ऋङ्मन्त्रयुगस्थाः॥

यदनुशासनपर्वणि कृष्णवंशावलीप्रस्तावे (१४७) श्रीकृष्णो यदोः सप्तमः 'पुरुष उच्यते कूटस्थादारभ्य गणनायाम् । न केवलं यदुः । यदोवंदयाश्च पुरातनैर्मन्त्र-कृद्धिरुष्टिचन्ते ॥

> नितुर्वशं नि याद्भं शिशीहि. (ऋ. ७. १९.७ वसिष्टः) श्रवसा याद्धं जनम्" (ऋ. सं. ८. ६. ४७ वस्सः)

''यदिन्द्रग्नी यदुषु तुर्वशेषु यदद्युष्वनुषु पूरुषुस्थः''

( ऋ. सं. १. १०८, ८. कुल्सः )

्त्यादौ । यदोः कृष्णस्य च मध्ये पञ्च पुरुषा एव गताः । प्राञ्चश्चोदाहरन्ति यदुवंश्यान् । तस्माच्छ्रोकृष्णं तत्समकारिकान्पाण्डबाँश्च ऋक्मन्त्रयुगादवीचीनान्वकुः अयदनो बलवत्प्रमाणविरोधो ॥

अन्यरगरिशोध्य प्रकटितमा वार्याचिन्तामणिना । मेगस्तनीसनामको यवन-पण्डितश्चन्द्रगुप्तस्य काले प्रसिद्धा पुरातनराजवंशावली तेषां कालं चाधिकृत्य स्वकीये प्रन्थे खिल लिखितवान् । यद्यपि स प्रन्थः समप्रति नोपलभ्यते तथाऽपि तद्प्रन्थादरायनो नाम पण्डिता यदुधृत्य प्रकाशितवान् तद्धुनोपलभ्यते । तत्रैवं किल लिखितम् ।

"दक्षात्प्रभृति चन्द्रगुप्तपर्यन्तं १६३ राजानः । तेषां राज्यकालमानं ६०४२ वर्षाण भवन्ति परन्तु तन्मध्ये त्रिवारं लाकसत्तात्मकं राज्यमासोत् । एकदा १ वर्षम् । एकदा ३०० वर्षाणि । एकदा १२० वर्षाणि च । अपि च दक्षात्कृष्णः पञ्चद्दशः पुरुषः । एवं भारतीया वदन्ति ॥

अनुशासनपर्वोक्तम् , विश्वसनीयप्राचीनविदेशीयपण्डितज्ञातं तत्काल-भारतीयपण्डितमतं च समरसे भवतः । तस्मादेव विषयः सुतरां विश्वसनीयः । अनुशासनपर्वोक्ता वंशावली नोचैदीयते—

१. दक्षादिदितः। २. अदितेर्विवस्वान्। ३. विवस्वतो मनुः। ४. मनोरिला। ४. इलायाः पुरूरवाः। ६. पुरूरवस आयुः। ७. आयुषो नहुषः। ८. नहुषाद्ययातिः। ९. ययातेर्येदुः। १०. यदोः क्रोष्टा। ११. क्रोष्ट्रवृजिनीवान्। १२. वृजिनीवत उषङ्गुः। १३. उषङ्गोः शूरः। १४. शूराद्वसुदेवः। १४. वसुदेवात्कृष्णः। इयं कृटस्यं विहाय गणना यथावैद्यमतम्। पञ्चम्यर्थमाद्याविधं मयीदां कुर्मश्चेदीदृशी गणना सिद्ध्येत्। अभिन्याय्य गणयामश्चेत्कृटस्थस्य न विसर्जनम्। राजप्रकरणाद्-दक्षात्पद्भदशो राजा कृष्ण इति च वक्तः शक्यते। पत्ते तिस्मन्नदितेः पाढकत्वा-

भावाद्दक्षात्पञ्चदशो राजा कृष्णः । आद्यमभिव्याप्यैवात्र गणनम् । हरिवंशोक्तवंशा-बल्यां कूटस्थेन सहैव गणने दक्षात्कृष्णः पञ्चदशो भवति । एवंत्रिधा सङ्गतिरिक्तिः सामरस्यप्रकरणाय । हरिवंशोक्तवंशावल्यां वृजिनीबदुषंग्वोः स्थाने देवमीदुष एकः कथितः । अन्यत्समानम् ।

प्रकृतमनुसरामः । आचार्यवैद्यः कृष्णाचन्द्रगुप्तपर्यन्तानां १३८ राज्ञामेकैकस्य विद्यतिवर्षाणीति विधया स्वकीयकित्युगारम्भकालाय कृष्णमानयते । तन्नैकं विस्मृतं तन्नभवता । एकैकस्य विंशतिवर्षाणीति विधया यः कालः प्राप्तस्तेन लोकसत्तात्मक-राज्यवर्षाणि ४२१ योजयितव्यानि । तदा कल्युगारम्भात्सयादचतुःशतवर्षात्म कृष्णस्य कालः प्रसज्यते । तदा निजो वादः पतितः स्यात् । तदास्ताम् ॥

यवनपण्डितोक्तदिशा दक्षकालोऽस्माभिक्षीतः। चन्द्रगुप्ताद्दश्वः ६०४२ः वर्षमिते काले बभूवेति। एवं च दक्षस्य काल ईशपुत्रशकात्पूर्वं ६३३२ वर्षमिते भवति। चन्द्रगुप्तो हि ई. पू. ३२० वर्षमिते काले बभूव। दाक्षायण्या अदितेः, आदित्यस्य विवस्ततः, वैवस्ततस्य मनोः, एलस्य पुरूरवसः, आयुषस्य नहुषः, नाहुषस्य ययातेश्च मन्त्रदर्शनानि ऋग्वेदसंहितायां दृश्यन्ते। ऋज्मन्त्रयुगादि-स्थास्ते। अथ पाण्डवानां कालो ज्ञातन्यः। सामान्यनो ज्ञातमृङ्गन्त्रयुगस्या इति। तेन न तृप्तिं गच्छेयुः शोधकाः। विशेषं ते जिज्ञासन्ते। अत्रेदं न्याः। ऋज्मन्त्र-युगामध्यस्थाः पाण्डवाः। तत्कालविशेषज्ञानायमे ऋवौ भवतः—

''श्रमी ये पञ्चोक्षणो मध्ये तस्थुर्महो दिवः । देवत्रानु प्रवाच्यं सभ्रीचीना निवावृतुर्वित्तं मे अस्य रोदसी''॥ सुपर्णा एत श्रासते मन्त्र श्रारोधने दिवः । ते सेधन्ति पथो वृकं तरन्तं यह्नतीरयो वित्तं मे श्रस्य रोदसी''।

( ऋ. सं. १, १०, ५, **१०, ११, कुरसः** )

अमी । ये । पद्ध । उक्षणः सेचकाः नक्षत्रात्मकष्टषभाः सेचकत्वं च बृष्टि-हेतुत्वात् । महः महत्याः । दिवः आकाशस्य । मध्ये । तस्थुः तिष्ठन्ति वर्तमानार्ये लिट् छन्दिस सर्वार्थकत्वाद्भृतार्थकलकाराणाम् । सधीचीनाः सहाञ्चंतस्ते । देवत्राः देवयाने मार्गे । प्रवाच्यं परमकाष्ठागतत्वात्प्रशंसनीयमादित्यम् उत्तरायणान्तस्यं-मित्यर्थः । नि + ववृतुः निवर्तयन्ति मार्गात् वर्तमानार्थे लिट् । अस्य इमं कूपे पतितं माम् द्वितीयार्थे पष्ठी । रोदसी हे द्यावाप्रथिव्यौ वित्तं जानीतम् । दक्षिणायनस्या-गमनाद्वृष्टिभवेत् । तदा कूपपतितस्य विपत्प्रसज्येत । तां निवारयतिमत्यर्थः ॥ देवत्रेत्यस्य देवयानमार्गार्थकत्वे प्रयोगान्तरं पदयत--

"उद्वयं तमसस्परि ज्योतिष्पइयन्त उत्तरम् । देवं देवत्रा सूर्यमगन्म ज्योतिसत्तमम् ॥"

( ऋ. सं. १. ५०. १०. प्रस्वप्तः )

देवत्रा देवयानमार्गे उत्तरम् उत्तरदिग्गतं ब्योतिः। सूर्यम्। पदयन्त इति योजना ।।

अनन्तरायामृचि "आरोहन्तुत्तरां दिवम्" इत्येतमेवार्थं पुनर्तुवद्ति । कुत्सस्य काले कस्यचित्पञ्चतारस्य नक्षत्रस्य सूर्ययोगे दक्षिणायननिष्यत्तिरः न्यनेन वार्यते॥

अथ द्वितीयमन्त्रार्थः । दिवः मध्ये । आरोधने नक्षत्रधारके प्रदेशे । क्रान्तिवृत्त इत्यर्थः । एते प्रागुक्ताः पञ्च । सुवर्णाः नक्षत्रात्मकगरुडाः । नक्षत्राणां वृष्वभरवेन
गरुडत्वेन च निगीयीध्यवसानमाळङ्कारिकम् । आसते तिष्ठन्ति । ते । यह्नतीः
महतीः । अवः आकाशम् । तरन्तम् । वृकं सर्वस्थादातारसुत्तरायणसूर्यम् । पथः
मार्गात् । सेधन्ति निषेधन्ति निवारयन्तीत्यर्थः । चतुर्थपादार्थः प्राग्वत् । पूर्वमन्त्रार्थ
एवात्र भङ्गयन्तरेणोक्तः । वृकशब्दं यास्कः सूर्यवाचकत्वेनापि निर्वक्ति । मन्त्रद्वयस्य
सायणीयार्थो न विमर्शसह इत्युपेक्षितः ।।

हस्तर्नं पञ्चतारं प्रसिद्धम्। तदेवात्र पञ्चोक्षणः सुपर्णा इति पदाभ्यामुच्यते। एतत्समर्थयितुं लिङ्गे च द्वे भवतः। दक्षिणायनं कृष्णः पद्मश्च पित्र्यावित्यत्र न कश्चित्संशयः एवं स्थिते दक्षिणायने यः प्रथमोपस्थितः पक्षः स एव कर्मसु पितृपक्ष वक्तः योग्यः। सम्प्रति भाद्रपदकृष्णपक्षः पितृपक्ष उच्यते। स आर्याणां पुरातने काले दक्षिणायने प्रथमोपस्थितः कृष्णपक्ष इत्यनेनोहितुं शक्यते। अयं च कालस्मावेशो हस्तर्ने दक्षिणायनप्रवेश एवोपपन्नतरो भवेत्। अथान्यित्वक्षम् । हस्तारम्भे दक्षिणायनप्रवेशश्चेदाद्रीद्वितीयपादे वसन्तसम्पातः स्थात्। यत्र वसन्तसम्पान्तस्त-रत्रथमं नक्षत्रं वदन्ति। यथा कृष्तिकां मध्यकाले यथाचाश्विनीमवीचीनकाले। एवं स्थितेऽद्याप्युत्तरदेशप्रसिद्धेऽष्टोत्तरीयनामकद्दशाविशेषे भवत्याद्रीनक्षत्रमारम्भकम्। यथा विश्वोत्तरीनामके कृत्तिका। एतदनुमापकं प्राचामार्याणां कदाचित्प्रसिद्धे काले प्रथमं नक्षत्रमगण्यताद्रीति विषये। स चोदाहत ऋङ्गन्त्रप्रोत्तकाल इति ब्रमः। एतिङ्कद्वयं हस्तर्वेगे सूर्यं दक्षिणायनमभूत्प्रसिद्धे कदाचित्प्राचां काल इत्येव बोधयताम्। तथाऽपि तादृशप्रसिद्धकालस्योदाहृतात्कालादन्यत्वं दुर्वचम्। उदाहृतः काल एव प्रायो महर्षीणां विज्ञानविकासकालः। एतत्कमशः पाठकानां स्पष्टं भवेत्।।

ननु प्राचां काले बसन्तसम्पात एवोत्तरायणारम्भः । शरत्सम्पात एव दक्षिणायनारम्भः । न सूर्यस्येतस्ततो मार्गनिवृत्ताविति चेत् । नैतवोद्यम् । उत्तरायणं नामोत्तरां दिशं प्रति गतिः नोत्तरदिशि स्थितः । दक्षिणायनं नाम दक्षिणां दिशं प्रति गतिः न दक्षिणदिशि स्थितिः भवतु नाम प्राचां व्यवहारे उत्तरः प्रदेशो देव-यानाध्वा दक्षिणश्च पितृयाणः । तथाऽऽययनविषये नास्ति प्राचां नव्यानां च मतभेदः । मन्त्रयोमीर्गतो निवर्तनमेवोच्यते नातिक्रमणम् । तस्मानास्ति विरोधः ।।

इस्तर्जे सूर्ये स्थिते कुत्सस्य काले दक्षिणायननिष्पत्तिरिति स्थितम्। यः श्रीकृष्णस्य गुरुर्घोरः तस्य पुत्रं कण्यम्—"याभिः कण्यं प्रसिषासन्तमावतम्।"

( ऋ. सं. १. ११२. ५. कुत्सः )

इति कुत्स उदाहरति। कण्यपुत्री मेधातिथि मेध्यातिथी—''वहत्कुत्समा-र्जुनेयं शतकतुः।"

( ऋ. सं. ८. १. मेघातिथि-मेध्यातिथी )

इति कुत्समुदाहरतः । तस्मात्कुत्सः कण्वसमकालिक इति श्रीकृष्णसम-कालिकश्च भवति । तत्कुत्सस्य मन्त्राभ्यां यः कालो ज्ञातः स श्रीकृष्णस्येति वक्तः शक्यते । उत्तरत्र कुत्सस्य प्रत्यक्षं भागतकथासम्बन्धं निरूपिषण्यामः । एतावदलं प्रकृते भारतचरित्रकालनिरूपणायोदाहरणम् ॥

एतं च कालनिर्णयं प्रमाणान्तरेण स्थिरीकुर्मः प्रतिपाद्यशुद्धये । अस्यन्यः कालनिर्णायकः शिलालेखः प्रथमे मण्डले ।

> ''सुषुण्वांस ऋभवस्तदपृच्छत त्वां ? भगोद्य क इदं नो अब्बूबुधत्। श्वानं बस्तो वोधयितारमब्रवीत्— दिस्संवत्सर इदमद्या व्यख्यत''॥

> > (ऋ. सं. १. १६१. १३. दीर्घतमाः)

सुत्रण्वांसः निद्रिताः हेमन्त-शिशिरयोर्मन्दप्रतापत्वेन निद्रिता इव स्थिताः। ऋभवः रदम्यात्मकाः। तत्। अषृच्छत । सूर्यमिति शेषः प्रकरणात्। अथ प्रश्नस्वरूपमुच्यते। अगोद्य हे अगोपनोय। नः। इदं ज्योतिः। कः। अबूबुधत् बोधयेत् छिङ्थं छुङ्। बस्तः मेषः सूर्य एवात्र मेषत्वेन रूपकातिशयेनोच्यते। श्वानम्। बोधयितारम्। अन्नवोत्। अद्य। संवत्सरे संवत्सरे पूर्णे इदं जगत्। व्यख्यत प्रकाशयत। ऋभव इति सम्बुद्धेरनुवृत्तिः। मान्द्यापगमेन जगतः प्रकाशनं सूर्यकरणानामुपपन्नं बसन्ते। अत्र श्वा आद्रीनक्षत्रनिकटवर्ति व्याधनक्षत्रम्। आद्रीन

पुनर्वसुनक्षत्रयोमेध्ये तस्य स्थितिः। तस्य काँनिसमेजरसंज्ञा पाश्चास्यभाषायाम्। कान् संज्ञा यवनभाषायाम्। कान् राब्दः श्वन् राब्दभवः। तस्मात्तदेव नक्षत्रं श्वेति मन्त्रे कथितमिति तर्वः सरलः। दशमे मण्डले पितृमेवे यौ यमस्य श्वानौ कथितौ तयोरयं प्रथमः। अन्यः पुनर्वसुनक्षत्रव्यूहे विद्यते। तस्य काँनिसमेनरसंज्ञा पाश्चास्य-भाषायाम्। प्रोकान् संज्ञा यवनभाषायाम्। प्रोकान् राब्दः परश्वन् राब्दभवः।।

मृगव्याधं रुद्रं चाभिन्नो स्पष्टं वद्त्यैतरेयब्राह्मणम् । तस्मात्प्राचां काले व्याध-नक्षत्रमेव रुद्रदेवताकाद्रीनक्षत्रमगण्यतेति चानुमातुं शक्यते । व्याधाद्रीनक्षत्रयो-र्भेद्रपत्ते वा श्वा आद्रीन्तिकस्थ एव भवति न मृगशीर्षान्तिकस्थः ॥

केचिदेतामृचमेवं व्याचक्षते—"सुषुण्यांसः सौरवर्षाचान्द्रवर्षस्य द्वादशदिनो-नत्वात्तेषु दिनेषु कार्याभावानिद्रिताः ऋभवः ऋतवः । तदपृच्छत सूर्यम् । अगोह्य क इदं नो अबूबुधत्पुनः कियादानेनेति । बस्तः मेषः (सूर्यः) श्वानम् । श्वाकृतिं नक्षत्रव्युह्म् । बोधियतारमब्रवीत् । अद्य सम्बन्सरे पूर्णे इदं जगत् व्यख्यत प्रकाश-यतेति । अस्मिन्पत्ते बह्वयो विप्रतिपत्तयो भवन्ति । भवतु नाम सौर-चान्द्रमान-योद्वीदशदिनव्यत्यासः। तथाऽपि न कस्मिश्चित्संवत्सरे द्वादश दिनानि ऋतुषद्-काद्वहिः क्रियन्ते । मानद्वयसामरस्यायाधिकमासः क्रियते । यदि मन्त्रे ऋतुनां विश्रान्तिरेव सुषुण्वांस इति पदेन विवक्षिता तर्हि अधिकमास एव तत्रोगस्थितः स्यान्न दिनद्वादशकं संवत्सरान्तस्थम् । संवत्सरान्तस्थस्य दिनद्वादशकस्य शिशिरा-न्तर्गतत्वमेव दृश्यते । इयं चान्द्रमानेन मासद्वयमृतुरिति पत्ते विप्रतिपत्तिः । सौर-मासद्वयेन ऋतुप्रहणे न कदाचिद्विश्रान्तिः। अपि च ऋतवः एकैको मासद्वयं पृथकमं कुर्वन्ति । तदा एकैकस्य ऋतोः दश दश मासाः विश्रान्तिकालो मिलेत्। नास्ति सर्वेषां विश्रान्तिरेकदा । न वा सर्वेषामेकदा प्रबोधः । भवतां समन्वये सर्वेषां द्वादशदिनानि विश्रान्तिः । वसन्तसम्याते सर्वेषां पुनः प्रबोधः । कथमेतदुपपद्यते ? बसन्तसम्पाते वसन्त एक एव प्रबुद्धो भवेत्। न षड्तवः। तस्माद्रश्मय एवात्र ऋभवः। न ऋतवः॥

प्रकृतमनुसरामः । यदा हस्तगते सूर्ये दक्षिणायनं तदानीमार्द्रोगते वसन्त-सम्पात इति कौत्स-दैर्घतमसयोर्दशनयोः सामरस्यम् । दीर्घतमाश्च कत्तीवतः गिता । कश्चीवान्कुत्सश्च समकालिकौ ।

```
"कुत्साय यत्र पुरुहूत वन्वन्"।
(ऋ. सं. १.१२१.९. कक्षीवान् )॥
इति कक्षीवान्कुत्समुदाहरति।
"कक्षीवन्तं स्तोतारं याभिरावृतम्"॥
(ऋ.सं. १.११२.११. कुत्सः)
```

इति कुत्सः कक्षीवन्तमुदाहरति तस्मात्कुत्सो दीर्घतमसः किब्चिदेवार्वाचीन इति तहर्शनयोः सूचितः कालः परस्परं समरसश्चेद्यक्तं तत् । ननु प्राचां संवत्सरारम्भो न वसन्ते । अपितु शरिद ॥ "शतं जीव शरदो वर्षमानः कतं हेमन्ताम्लतसु वसन्तान्"

इति मन्त्रे शरदादित्रहृतुक्रमाभिधानमत्र लिक्कमिति चेत्। अस्मिन्यह्नेऽपि नास्माकं श्रतिः । तस्मिन्यसिद्धे प्राचां काले मार्गशीषें शरत्सम्पातोऽभूदिति ब्रमः । भाद्रपदे दिल्लायनप्रवेशे मार्गशीषें शरत्सम्पातीत्रत्र न कस्यापि विवादः । ननु ते तस्मिन्यसिद्धकाले मार्गशीषें शरत्सम्पातोऽभूदित्यत्र किं गमकमिति चेत् मार्गशीषेंस्था-प्रहायणिकत्वप्रसिद्धिरेवात्र लिक्कम् । अप्रे हायनस्य भवं नक्षत्रमाप्रहायणम् । हायनामं नाम हायनसमाप्तिदिनम् । वृक्षाप्रमित्यादाविवाप्रशब्दस्थार्थः । तबाप्रहायणं नक्षत्रं मृगशीषे भवति । आप्रहायणेन युक्ता पौर्णमास्याप्रहायणी । आप्रहायण्यस्या-मित्याप्रहायणिकः । संवत्सरसमापकनक्षत्रयुक्तपूर्णिमावानमास इत्यर्थः । एतेन प्राचां प्रसिद्धे काले मार्गशीषें मास्याद्वीयां संवत्सरारम्भ इतिव्यव्यते । केचिदाप्रहायण-पदस्य मूलमाप्रयणपदं वदन्ति अप्रे अयनस्य भवमाप्रयणम् । आप्रायणमेव दीर्घस्य हस्वत्विकारादाप्रयणमिति व्युत्पित्तः । तस्मिन्यन्तेऽपि नास्माकं हानिः । तदानीमयनञ्चवदं संवत्सरपरं क्रमैः ।

ननु शरत्सम्पातस्य संवत्सरारम्भकत्वं मार्गश्चीर्षमास्थाद्रीयाः संवत्सरारम्भ-कत्विवरोधीति चेत् न। पष्टसंवत्सरात्मकयुगारम्भे प्राचीनस्थू लगणितप्रकारेण द्वयोः सामरस्यात्। अन्यदा शरत्सम्पातः सौरसंवत्सरारम्भकः आद्रीचानद्रसंवत्स-रारम्भिकेति सङ्गतिः। अस्मिनपक्षे ब्राह्मणकालमारभ्य वसन्तः संवत्सरारम्भकोऽ-भूदिति समाधानम्।

नन्वस्मिन्पत्ते तब सुषुण्वांस इति मन्त्रो विरोघोति चेत्। न । तदा तस्यार्थ-मन्यथा कुर्मः ।

निद्रिताः वर्षाकाले जलदाच्छादनवशात् निद्रिता इव स्थिताः ऋभवः हे ररमयः। तदप्रच्छत सूर्यम्। अगोद्धा क इदं नो अबुबुधिदिति। बस्तः धानं वायुं कालं वा बोधियतारमम्भवीत्। संवत्सर इदमदा व्यक्यतेति। प्राष्टुडन्तवायुर्मेघानपोद्धा युष्मान्बोधयतीति वायुपक्षे। मातरिश्वन एकदेशप्रहणं रवेति। कालपक्षेऽर्थ-सङ्गतिव्यक्ता। सर्वीन्वनस्पतीन्खाद्नमेषश्चरित सर्वोन्वनस्पतीन्विशोषयँत्सूर्यः। तन्मेष-सूर्ययोः सादश्यम्। प्राणिनः खादन् २वा (अरण्यश्वा) चरति। प्राणिनः खादन् कालः। तच्छूर्यकालयोः सादश्यम्। एवं संवत्सरस्य शारदारम्भत्वपक्षेऽिष नास्माकं कालनिक्षपणे प्रतिबन्धः।

प्रकृतमनुसरामः । कि प्राचां नक्षत्राणि समिवभक्तप्रदेशपराणि यथैकैकस्य नक्षत्रस्य त्रयोदशांशा विंशतिः कछा इति । उताहो टङ्गात्रज्ञातानिः तारास्मकानि । तारात्मकान्येवेत्याह । प्राचां नाक्षत्रगणितज्ञानस्यासम्भवात् । नैष साधुस्तर्कः । वेदाङ्गड्योतिषे सार्वाध्वे दक्षिणायनं प्रोच्यते । नाक्षत्रगणितज्ञानं विना कथमर्धविभागोपपत्तिः ? सर्वेषु ब्राह्मणेषु नच्चत्रेष्वाचरणीयानि कर्माणि विधीयन्ते । तत्र नक्षत्रशब्देन नाक्षत्रं दिनमेकैकं गम्यते । नाक्षत्रगणितज्ञानं विना कथं नाक्षत्रदिन ज्ञानम् ? ऋक्संहितायामपि—

### ''अघासु इन्यन्ते गावः''

इत्यादौ नाक्षत्रदिनोहेखो दृश्यते नक्षत्रगणितज्ञानं विना दिनस्य नक्षत्रवाचक-पदेन व्यवहार एव नोपपद्यते । तस्मात्प्राचामपि नक्षत्राणि समविभक्तप्रदेश-पराणीति वक्तव्यम् । तत्तत्प्रदेशान्तर्गतत्वात्ततम्बन्नस्य तत्तन्नक्षत्रशब्दैस्तत्प्रदेशस्य व्यवहार उपपद्यते ।

किन्छरीत्या इस्तादौ दक्षिणायनप्रवेशश्चेदाद्रीद्वितीयपादे वसन्तपातो भवेत्। अध्वन्यादीनां पञ्चानामृक्षाणामाद्रीप्रथमपादस्य च मिलित्वांशाः सप्ततिः (७०) साम्प्रतिकाः (१९३६) अयनांशाः किञ्चिदृनस्त्रयोविंशतिः एवं साम्प्रतिकात्काला-रक्तसस्य कालः ६६९६ वर्षाणीति स्थूलगणितेन सिद्धर्यात । ईश्चपुत्रशकात्पूर्वं ४७६१ वर्षाणि भवन्ति । चन्द्रगुप्तात्पूर्वं ४४४१ वर्षाणि भवेयुः । इतोऽप्यवीचीनं कालं प्रति भारतचरित्रकालो नेतुमशक्यः ।

चन्द्रगुप्तात्पूर्वेषु लोकसत्तात्मकराज्यवर्षाणि यदि तष्टानि कुर्मः तर्हि ४०२० वर्षाणि शेषाणि भवेयुः । तावन्ति वर्षाणि १३८ पुरुषाणां लब्धानि । एकैकस्य किञ्चिद्वानि त्रिंशद्वषोणि मिलितानि । चन्द्रगुप्तसिन्नकृष्टकाले एतावतां वर्षाणामेकैकस्य पुरुषस्य किञ्चिद्विधिकत्वेऽपि ऋङ् मन्त्रयुगकालशेषे यजुर्बोद्धणाथर्ववेदोपनिषदां च काले पुरुषाणां दीर्घायुष्ट्वात्तेषां विवाहकालस्य च त्रिंशद्वर्षसमाप्तेरनन्तरमेव सम्भाव्यत्वाद्विवाहादनन्तरमप्यलौकिकशक्तिसम्पादकव्रतार्थे बद्धाचर्यसम्भवाच तावन्ति वर्षाणि नयूनान्येव भवेयुः । तस्मान्न काचिदनुपपक्तिः ।

# चतुर्थं प्रकरणम्

## (१) व्यासकालविचारः

भारतकथाकाल ऋडान्त्रयुगमध्यस्य इति निरूपितम् । भूयश्च निरूपियद्या-मश्चरित्रविचारसन्दर्भे । अस्मिन्प्रकरणे यथाप्रतिज्ञं जयेतिहासकृतो व्यासस्य कालो विचार्यते ।

ऋग्यजुःसामाथर्वाणां वेदानामविभक्तानां विभागऋदेद्व्यासः ऋष्णद्वैपायन इतिमहाभारते पुराणेषु च कथ्यते । मन्त्रात्मकवेदानामित्येकः पक्षः । सत्राह्मणानामित्यपरः । आद्ये पत्ते सर्ववेदमन्त्रप्राद्धभीवादनन्तरो व्यासस्य कालः । द्वितीये पक्षे ततोऽप्यवीचीनः । भवतु प्रथम एव पक्षः । तथापि व्यासो न पाण्डवसमकालिकः । पाण्डवा ऋड्यन्त्रयुगमध्यस्थाः । व्यासोऽथवंवेदरचनाद्प्यनन्तरः । कथं तेपामिव समकालिकः स्थात् । भाषाशोधनेऽपि सोऽयमंशः सिद्धो भवति । ऋड्यन्त्रभाषा सामान्यतः संस्कृतभाषाभिन्नेन भेत्तुमञ्चक्या । अधुनातनासंस्कृतादतीव विलक्षणा । भारतभाषा सर्वाऽपि सुबोचा भवति सामान्यतो व्युत्पन्नानाम् । अधुनातनसंस्कृतस्यातोव सन्निऋणः । एवंस्थिते कथं भारतकारो मन्त्रकृत्समकालिको वक्तः शक्यः । छन्दोविचितिशोधनेऽपि सोऽयमंशः सिद्धो भवति । भारते प्रायेण दृष्टान्यानुष्टुभानि वृत्तानि सर्वथा ऋगनुष्टुबिवलक्षणानि । प्रायः पध्यावक्त्रइलोकलक्षणं भारतानुष्टुप्सु दृश्यते । सम-विषमपादयोव्येत्यासस्त्रत्र नियतः । ऋगनुष्टुप्सु न कश्चिदस्ति नियमः । वैदिकानि गायत्रौष्णिहः बाईतपाङ्कानि वृत्तानि न सन्त्येव भारते । त्रैष्टुभानि तु भारतवृत्तानि यद्यप्युनातनवाङ्मयत्रैष्टुभवृत्तेभ्यो विलक्षणानि भवन्ति तथाऽपि ऋक्संहितात्रैष्टुभवृत्तसज्ञातीयानि न भवन्ति ।

ननु शाक्तयस्य पराशरस्य पुत्रः कृष्णः। पराशरश्च सुप्रसिद्धो मन्त्रद्रष्टा। दाशतयीषु प्रथमे मण्डले तस्य नव सूक्तानि सन्ति। तस्मात्कृष्णोऽपि ऋङ्मन्त्रयुगस्य एव भिवतुमर्हति नोपनिषद्यगस्यः। एवं कृष्णस्य धृतराष्ट्र-पाण्डुजनकत्वं च भारताक्तमुपपद्येतित चेत्। उच्यते। अन्य एव शक्तैः पौत्रात्कृष्णाद्वारतकारः कृष्णः। अयमपि पाराशर्यो भवति। अस्य पिता पराशरस्तु मन्त्रकृतः पराशरादन्यः। आयुर्वेदोपदेशिकस्यात्रेयस्य पुनर्वसोः शिष्यः। अत्रायं चरकसंहितास्यः इलोको भवति—

इलो॰ ''अग्निवेशश्च भेडश्च जात्कर्णः पराश्वरः। हारोतः क्षारपाणिश्च जगृहुस्तन्मुनेर्वचः॥" चरकसंहिता च चरकेण प्रतिसंस्कृतमग्निवेशकृतं तन्त्रं भवति । "अग्निवेश-कृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते" इति वचनात् । प्रतिसंस्कृते प्रन्थे मूळं बहुभिरवय-वैर्गर्भगतं तिष्ठेदित्यत्र न कश्चित्संशयः । तस्माचरकसंहितायामग्निवेशस्य भाषाऽप्य-स्तीति वक्तव्यम् । चरकसंहितायाः सर्वो च भाषा ऋग्वेदमन्त्रसंहिताभाषातः सुतरामर्वाचीना ।। तेनाग्निवेशस्य समझचारी पराशरो न मन्त्रद्रष्टा पराशर इति निक्षेतुं शक्यते । अस्य पराशरस्य जतूकर्णः समझचारी । जतूकर्णस्य पुत्रो जातू-कर्ण्यः । पुराणानि द्वेपायनं जातूकर्ण्यपुरःसरं वदन्ति । इदमपि लिक्सं द्वेपायनो द्वितीयपराशरस्येव पुत्र इत्यत्र विषये । नामसादृश्यभ्रान्तः सौतिर्द्वेपायनसृग्युगस्य-पराशरपुत्रत्वेन वर्णितवान् ।

अन्य पास्ति लिक्कं द्वैपायनो द्वितीयपराशर पुत्र एव न मन्त्रकृत्पराशरपुत्र इत्यत्र विषये। महाभारतकारस्तु द्वैपायननामन्युत्पत्तिविषये द्वीपभवत्त्वाद्देषायन इति भवायं तद्वितप्रत्ययं मन्यते। महाभारतकारादपि प्राचोनः पाणिनिस्तु गोत्रा-पत्यमित्ययं द्वीपशब्दात्तद्वितं विद्धाति। "नडादिभ्यः फक्" (४.१९९.) इति सूत्रे नडादिगणे द्वीपशब्दं पठित। द्वीपस्य गोत्रापत्यमित्यर्थे फिक कृते फस्यायनादेशाद्वेपायन इति रूपं सिद्धयेत्। यदि कृष्णद्वेपायनः प्रथमपराशरस्य पुत्रस्ति द्वीपस्य गोत्रापत्यमित्यर्थे नान्वितः स्यात्। वसिष्ठो हि न द्वीपः। शक्तिश्च न द्वीपः। द्वितीयपराशरस्य चेत्पुत्रो द्वीपो नाम तस्य पूर्वजोऽनुमानुं शक्यः।

अयं च हैपायनो न्यासो ब्राह्मणैकदेशभूताभ्य उपनिषद्भयः प्राचीन इति गम्यते। यशासु ब्रह्मलोकः परमगन्तन्यलोकत्वेनोच्यते। सर्गः (इन्द्रलोकः) ततोऽप्रष्ठष्ट एव लोकस्तन्मतेन। परयत बृहदारण्यके जनकसदिसं गार्गीप्रश्ने याज्ञ-वल्क्यकृतं लोकन्याख्यानम्। भारतम्लसंहितायां तु भीष्मस्वर्गारोहण-युधिष्ठिगस्वर्गारोहणाभ्यां लिकाभ्याम्—

"ददर्श तत्र गोविन्दं ब्राह्मेण वपुषाऽन्वितम् । तेनैव दष्टपूर्वेण सादर्थेनैव स्वितम् ॥"

स्व० ४. २.

इत्यादिभिः इलोकैः स्वर्गारूढस्य युधिष्ठिरस्य तत्रैव कृष्णदर्शनोक्तेः कृष्ण-स्यान्ततः स्वर्गप्राप्तेरेव लिङ्काश्व स्वर्गस्यैव परमगन्तव्यत्वं सूच्यते । यदि व्यास उपनिषदनन्तरकालिकोऽभविष्यत्स्वर्गलोकमेव परमगन्तव्यलोकं नावर्णयिष्यत् ॥

यजुर्वेदमाह्मणस्थायाः याह्मकोपनिषदः (अम्भस्यपारे इत्यादिकायाः) अर्वाचीनोऽयं व्यासः। तस्यामेव ह्युपनिषदि नारायणशब्दः परमेश्वरवाचकत्वेनो-पन्यसः। तम्नामातीव प्रियं व्यासस्य। यन्नारायणं नमस्कृत्येति स्वकीयमिति-हासं प्रारभते।।

वेदाक्तव्योतिषस्य कालः सर्वेरक्तीकृतः । ई० पू० ११०० वर्षेभ्योऽधिक एव भवति। तदा हि वसन्तसम्पातो भरण्याश्चतुर्थे पादे । तस्माद्य्युपनिषदां कालः प्राचीनः । उपनिषत्कालादपि व्यासस्य । ततः स्थूलहष्ट्या ई० पू० १४०० वर्षेभ्योनार्वाः चीनो व्यासो जयेतिहासकार इति वक्तः शक्यते । एवं च ब्राह्मणयुगस्थो व्यास इति सामान्यतः सिद्धान्तः । काठकब्राह्मणे पाराशर्यव्यासनामोल्लेखश्चात्र लक्षीकर्तव्यः । उपनिषदामाविभीवात्प्राक्प्राचीनब्राह्मणानामथर्ववेदस्य चाविभीवादनन्तरं व्यासो जयेतिहासकारो वभूवेति फल्तिम् । महाभारतकारस्य जयेतिहासकारस्य चान्तरं द्वादशशतवर्षाधिकमेव भवतीत्यत्र न कश्चित्संशयः ॥



## (२) वैशम्पायनकालविचारः

यो व्यासस्य जयेतिहासं प्रतिसंस्कृतवान्प्रथमम्। तस्य वैशम्पायनस्य कालविचारोऽधुना प्राप्तावसरः। दृश्यते महाभारतं जनमेजय-वैशम्पायनसंवादात्मकम्। किमयं संवादः सत्योऽभूत् १ उताहो सौतिना कल्पितः १ यदि सत्यः वैशम्पायनः किं द्वैपायनस्य शिष्यः आहोखित्परम्पराशिष्यः १ जनमेजयः किमजु नस्य प्रपौत्रः ! आहोस्विद्वीचीनस्तत्सनामा तद्वंश्यो राजाऽन्यः । सम्प्रति विचारणीया एते प्रश्नाः।

यावद्वाधकाभावस्तावन्महाभारतोक्तमङ्गीकर्तव्यं प्रमादाभावात्। तस्मादस्तु वैशम्पायन-जनमेजययोः संवादः सत्यः।

वैशम्पायनस्तु द्वे पायनस्य परम्पराशिष्य एवेति चिन्तामणेर्मतम् । तस्येयमनु-मानपरम्परा । सोतिर्न भगवद्गीताकारः अनुगीतया तदनुकरणाहिङ्गात् । सा यदि साक्षाद्वे पायनस्योच्येत तर्हि उपनिषद्भयः प्राचीना प्रसच्येत । शब्दतोऽर्थतश्च यदि परोक्षा क्रियेत तर्हि भगवद्गीतोपनिषद्भयोऽर्वाचीनैव स्पष्टं प्रतीयते । तस्मात्सा वैशम्पायनस्य वक्तव्या स्यात् । वैशम्पायनश्च द्वे पायनस्य साक्षाच्छिष्यश्चेत्प्रागुक्तै-वानुपपत्तिः । तस्मात्परमगराशिष्य एव भवितुमह्तीति ।। सौतेर्न भगवद्गीतेति वयमप्यङ्गीकुर्मः । वैशम्पायनोऽपि व्यासोकां मूलगीता-मवलम्ब्यैवेयतीं बृह्तीं गीतामकरोदित्यस्माकमभिप्रायः । अयमाचार्यचिन्तामणेर्ना-सम्मतो विषय इति मन्ये यतस्य शोधकस्य गीता सौतेर्नेत्येवाप्रहः । न द्वैपायन-स्यापि नेति दृढं प्रतिपादनम् । वैशम्पायनो व्यासस्य परम्पराशिष्य इति तत्र भवतोऽनुमानमस्माभिः समर्थ्यते सयुक्तिकत्वात् ॥

कोऽस्याचार्यस्य कः हः ! वेदाङ्गव्यौतिषाद्वीचीन इति ब्रमः । यह्नेदाङ्ग-व्यौतिषे पञ्चसंवत्सरमयमेव युगमुच्यते । गीतायां ब्रह्मणो रात्रिदिनयोः प्रत्येकं युगसहस्रात्मकत्वं द्वादशसहस्रसंवत्सरात्मकयुगोद्देशेनोच्यते नैतावद्बृहयुगं वेदाङ्गव्यौतिषस्याज्ञातमेव ॥

न केवलं वेदाङ्गडयोतिषकारात् बादरायणाञ्चायमर्वाचीनो वैशम्पायनः। यद्गीतायां "ब्रह्मसूत्रपदेश्वेव हेतुमद्भिविनिश्चितैः" (१३.४.) इति स्पष्टं बादरा-यणस्य ब्रह्मसूत्राण्युल्लिखितानि। ननु "ब्रह्मसूत्रपदैः" इति पदस्य शाङ्करे भाष्ये योगिकोऽर्थः स्वीकृतः। न वेदान्तसूत्राणीति चेत्। नैतत्प्रतिबन्धकम्। भाष्यकास्तु महाभारतं सर्वमेकस्य कृतिं मन्यानो महाभारत-ब्रह्मसूत्रयोः परस्परोदाहरणविरोध-परिहाराय हृदं सरलमर्थं परिख्यय योगिकं क्विष्टमर्थं शिश्रिये तस्य विरोधपरिहाराय नाउन्याऽस्ति गितः। वयं तु साम्प्रतिकाः परिशोधनवलेन भारतस्य त्रयः कवय इत्यवेदिष्म। एवं स्थिते नास्माकं हृद्धसरलार्थपरिद्धागेन यौगिकिक्विष्टार्थसंश्रयणं शोभते । हेतुमद्भिविनिश्चितौरात विशेषभयोः स्वारस्यं क्लिष्टार्थसंश्रयणे गतं स्थात्। गीतारहस्यकारश्चेतिद्वशेषणवलादेव ब्रह्मसूत्रपदैरित्यस्य वे नतस्यूत्राण्येवार्थं इत्यङ्गीकृतवान्। व्यासस्य मूलगीतामनुसत्य ब्रह्मसूत्रपदैरित्यस्य वे नतसूत्राण्येवार्थं वेशम्पायनेन प्रतिसंस्कृतायां गीतायां ब्रह्मसूत्रोल्लेखश्चेति परस्पर्विरोधपरिहारः।।

अपि च गीताशास्त्रं वादरायणस्यातीव पूज्यमासीदिति तस्य प्रमाणत्वेनो-दाहरणमेव स्पष्टीकरोति । गीताशास्त्रे परिदृश्यमाने साङ्ख्यमतं सर्वथा समर्थितम् । फल्ल्यागपूर्वको निःसङ्गः कर्मयोगश्च सुतरां श्लाघितः । "सङ्गं स्वक्त्वा फलानि च" इत्यादौ । बादरायणस्तु साङ्क्ष्यांसद्धान्तेषु न किञ्चिद्ध्यङ्गीकृतवान् । साङ्क्ष्यानां त्रिगुणां श्रकृतिं निरस्य तस्याः स्थाने तेजोऽबन्नात्मिकां प्रकृतिं स्थापितवान् । फल्ल्याग-पूर्वकिनिःसङ्गकर्मयोगमधिकृत्य नैकमपि सूत्रं रचितवान्निजे दर्शने । प्रत्युत "कर्ता शास्त्रार्थवत्त्वात्" २.३.३३. इत्यधिकरणेन जीवस्य कर्त्यत्वम् । "फल्यात उपपत्तेः"।।

इत्यधिकरणेनेश्वरात्कर्मफलप्राप्तिं च सूत्रयत्रवसरे प्राप्तेऽपि फलत्यागपूर्वकिनः-सङ्गकर्मयोगं प्रत्युपेक्षितवान् । तस्माद्वादरायणस्योपलब्धायां मूलगीतायां कामिल-साङ्ख्यं फलत्यागपूर्वकिनिःसङ्गकर्मयोगं चाधिकृत्य नास्तीत्येय वक्तः शक्यते । यदि मूलगीतायां द्वयोः प्रतिपादनं प्रकृतगीतायामिवावर्तिष्यत तहिं बादरायणस्तथा निष्कण्टकं साङ्ख्यं न निराकरिष्यत्। अकरिष्यच्चैकं फल्रसागपूर्वकिनःसङ्गकर्म-योगमधिकुत्याधिकरणम्। तदा तस्येशोपनिषदः प्रथमौ द्वौ मन्त्रौ साहाय्यकं कर्तुं प्रभवतः। गीताशास्त्रोपच्चंहितयोस्तयोस्तादशोऽर्थः कर्तुं शक्यः।।

केचिन्न केवलं वैशम्पायनात् सोतेर्प्यर्वाचीनं बादरायणं मन्यन्ते । तन्न विचारसहम् । बादरायणो जैमिनिश्च समकालिकाविस्त्रत्न न कस्यचिद्विवादः । जैमिनेः पूर्वमीमांसादर्शने सहस्रसंवत्सरसत्त्रचर्चायामेक ऐतिहासिको विषयः स्पष्टो भवति । (जै.सू.६-७-३१-४०) सूत्रकारस्य जैमिनेः काले बहुसहस्त्रवर्षजीविनां मानवानां कथाप्रचारो नास्तीति । अस्ति स सौतेः काले । ययाति श्रीरामप्रभृतीन्सौतिर्बहुसहस्त्रवर्षजीविनो हि बदति । तस्मान्जैमिनिः सौतेः प्राचीन इति तर्कः साधुः । का सा सहस्रसंवत्सरसत्त्रचर्चा। मनुष्याणां सहस्रवर्षयुषोऽसम्भवात्सहस्रसंवत्सरसत्त्रवर्षा । प्रकृत्याणां सहस्रवर्षायुषोऽसम्भवात्सहस्रनंवत्सरसत्त्रवर्षा । तत्र मनुष्याणां सहस्रवर्षायुषोऽसम्भवः सामर्थेराहित्यादुद्वाहरणाद्द्यांनाच पश्चद्वयेनाप्यङ्गीकृतः । एकदेशी काष्णीजिनिनीमा-चार्यस्तं कुलकल्पं त्रवीति ।

एकेनारब्धं कमे यावत्सहस्रवर्षं क्रमेण तद्वंश्याश्चालयेयुरिति कुलकलप्यद्धतिः । सिद्धान्ती लावुकायनो नामाचार्यः । विधायकवाक्ये सहस्रशब्दः संवत्सरशब्दो वा गौणार्थः कार्य इत्यभिप्रायं दत्तवान् । तद्नुसारेण जैमिनिः संवत्सरशब्दमेव गौणं कुत्वा संवत्सरसहस्रं दिनसहस्रपरं स्थापितवान् । सौतमेहामारतं चेत्सूत्रकारावजैनिमेनः पूर्वं स्थात्तत्सत्रं पूर्वयुगजातानां दीर्घायुषामिति पक्ष एकः प्रत्यविष्ठित । तत्प्रस्ताव एव नास्ति ।।

इतश्च पूर्वमीमांसादर्शनकारान्महाभारतमर्वाचीनम् । सर्वो च गीता न मूळ-भारतस्था । गीतैकदेश एव मूळभारतस्थः । यतः—

<sup>(</sup> १ ) सहस्रसंवत्सरसत्राधिकरणसूत्राणि"

<sup>&</sup>quot;सहस्रसंवरसरं तदायुषामसंभवानमनुष्येषु" ॥ अपि वा तद्विकारात् । मनुष्यवर्भः स्यात् । नासामर्थ्यात् । सम्वन्धादर्शनात् । स कुलकल्पः स्यादिति कार्ष्णाजिनिरेकस्मिन्न-सम्भवात् । अपि वा कुरस्नसंयंगादेकस्यैव प्रयोगः स्यात् । विप्रतिषेधात्तु गुण्यन्यतरः स्यादिति लावुकायनः । संवरसरो विचालिखात् । सा प्रकृतिः स्यादिष्कारात् । अहानि वाऽभिसङ्खयात्वात्" ॥

''यामिमां पुष्पितां वाचं प्रवदन्स्यविपश्चितः। वेदवादरताः पार्थं नान्यदस्तीति वादिनः॥ कामारमानः स्वर्गपरा जन्मकर्मफलप्रदाम्। क्रियाविशेषबहुलां भोगैस्वर्यगति प्रति॥ भोगैस्वर्यप्रसक्तानां तथाऽपहृतचेतसाम्। •यवसायारिमका बुद्धिः समाधौ न विधीयते॥"

( भी. २६. ४२--४४. )

इति गीतारलोकैं जैमिनिमतानुयायिन एव निन्धन्ते । वेदवादरतत्वं च वेदवाक्यार्थविचारः । नान्यदस्तीति वादश्च कर्मणो न परं किञ्चिद्विद्वात इति वादः । स्वर्गपरत्वं च स्वर्गस्यैव परमगन्तव्यत्वेन ज्ञानम् । इदं च सर्वं जैमिन्युपज्ञस्य शास्त्रस्य खण्डनार्थमुपच्चेपणम् । जैमिनेः पूर्वमस्य मतस्य नास्ति प्रचारः । अस्तु नाम यागप्रचारः । सोऽन्योनान्यदस्तीति वादात् । तस्माञ्जैमिनेरर्वाचीनोऽयं प्रन्थः । एतेन जैमिनिसमकालिकाद्वादरायणाद्वीचीनं महाभारतिनर्माणं गीतैकदेशिनर्माणं चेति दृढीभवति ॥

इतश्च महाभारतिर्माणमनन्तरं बादरायणात् । वेदान्तदर्शने वैशेषिकमतस्यैव खण्डनमस्ति न न्यायमतस्य । तस्य खण्डनं चावर्यं करणीयं वेदान्तिसिद्धान्ति विरुद्धानां बहूनां सिद्धान्तानां तत्र सद्भावात् । न कृतं केन हेतुना ? साङ्क्षययोग-वैशेषिक-बौद्ध-जैन-पाशुपत-पाञ्चरात्रवदस्यापि प्रधानं निर्विवादम् । अवीचीनत्वाद-प्राप्तिरेव तत्र कारणं वक्तव्यम् । महाभारतं तु न्यायदर्शनादवीचीनिमत्यनुमातुं शक्यते । "पञ्चावयवयुक्तस्य वाच्यस्य गुणदोषवित्" । इति सभापर्वस्य कश्चिदध्याये नारदवर्णने विद्यते । अत्र पञ्चावयवाश्च न्यायशास्त्रप्रसिद्धाः । प्रतिज्ञाहेतुदृष्टान्तोप-नयनिगमनानि । वैद्यमहाशयाश्चात्र न्यायदर्शनोक्षेत्व एय सम्पद्यत इत्यङ्गीकरोति ।।

इतश्च महाभारताद्वेदान्तदर्शनं प्राचीनम् । भगवद्गीतैकदेशाश्व । वेदान्तदर्शने ध्यानयोगः "आसीनः सम्भवात" ।

इत्यादिनौपनिषत्पद्धत्याऽऽत्मनि ब्रह्मभावनारूप एवोपदिष्टः । न तत्र शारीरो हठः कश्चिदुच्यते । महाभारतान्तर्गतर्गातैकदेशे तु 'सम्प्रेच्य नासिकाग्रं स्वं दिशश्चानवलोकयन्'' इति ध्यानयोगे हठयोगमुद्रा काचिदुपदिष्यते । यां भूचरी-माहुः । को ग्रन्थः प्राचीनः ? वाचका एव परीक्षन्ताम् । एकं प्राचीनोपनिषदां सिन्निकृष्टम् । अन्यदर्वाचीनानाम् ।

ननु "एतेन योगः प्रत्युक्तः" इतिबादरायणेन योगमतं खण्डितम् । योग-दर्शनकारः पतञ्जिलः । स च "स्वं रूपं शब्दस्थाशब्दसंज्ञा" । इति पाणिनिसूत्रस्य भाष्ये "जित्पर्यायवचनस्यैव राजाद्यर्थम्" इति वार्तिकं व्याचक्षाणः प्रत्युदाहरणत्वेन "पुष्यमित्रसभा चन्द्रगुप्तसभा" इत्युदाहरति । तस्मात्पत्वज्ञिलः पुष्यमित्राद्य्यवीचीन इति गम्यते । समकालिको वा तस्य स्यात् । योगदर्शनोल्लेखाद्वाद्वरायणः पतञ्जलेरवीचीनो वक्तव्यः । तस्माद्य्यवीचीनं चेद्वारतं परिदृश्यमानं सुतरामवीचीनं प्रसच्येत । पुष्यमित्रस्य काल एव मिलिन्दस्य यवनेन्थ्यस्य दण्डयात्राः । तदेव यवनपण्डितसह्वासप्राबल्यादस्मदीयानां ज्यौतिषे राशिज्ञानं सम्पन्नम् । तस्मात्ततः प्रभृति राशियुगमिति चारित्रिकं नाम दातुं योग्यम् । महाभारते कचिद्पि नास्ति राशीनामुल्लेखः । तस्माक्तन्नाणं राशियुगात् प्रागेव सम्पन्नमिति वक्तव्यम् । बादरायणाद्वीचीनत्वमेवं महाभारतस्यासङ्गतमिति चेत् । नास्तीदशस्य भयस्यावकाशः । "अथ तदर्शनाभ्युपायो योगः" इति सूत्रेणोप-कान्तः कापिलसाङ्कयानुबन्धी तदीयसिद्धान्तप्रतिष्ठो योग एव बादरायणेन निराक्तयते न पातञ्जलो योगः । भगवता शङ्करेणापि भाष्ये स एव प्रन्थ उदाहृतः । न पातञ्जलः । स च सम्पति खिल्ल्यान्नोपलभ्यते । तस्मान्न भेतव्यं बादरायणस्य प्राचीनत्वाङ्गीकारे पातञ्जलेरप्यर्वाचीनं महाभारतं प्रसज्येतेति ।।

भवद्भिरिप तादृशं पात्रञ्जलाद्पि प्राचीनं योगदर्शनमङ्गीकर्तव्यम् । अन्यथा महाभारते भगवद्गीतासु च योगशास्त्रमसक्चदुल्लिखतं पात्रञ्जलमेवाक्षिपेत् । न केवलं योगशब्दः । "समाधौ न विधीयते" इति समाधिशब्दश्च गीतायां प्रयुज्यते । स च योगशास्त्रमात्रप्रसिद्धः शब्दः । तस्मान्महाभारताद्पि प्राचीनमेकं योगशास्त्रं सपरिभाषं यन्थरूपमासीदिति वक्तव्यम् । तदेव बादरायणाद्पि पूर्वम् ।

अपर आह । पातञ्जलदर्शनस्य व्यासभाष्यमेकं विद्यते । स च भाष्यकाले व्यासो बादरायणः स्यादिति । इदं पदार्थबोधमूलकं कल्पनम् । क योगस्य निराकर्ता बादरायणः । क योगदर्शनभाष्यम् । तस्य भाष्यस्यापि कर्ता पतञ्जलिरेव भवति । समासतः सूत्रियत्वा व्यासतो भाष्यं चकार स योगदर्शनस्य । तेन व्यासतो यद्गाष्यं कृतं तदेव व्यासभाष्यम् । न व्यासेन व्यक्ता कृतम् ।

अन्यदिस्त लिङ्गं पतञ्जलेरिप प्राचीनो बादरायण इति विषये। "नलादिभ्यः फक्" इति पाणिनिसूत्रस्य नलादिगणपाठे बादरशब्दोऽस्ति। प्रायो गणपाठे पठिताः शब्दाः पाणिनेरेव भवन्ति पाणिनीयत्वाद्गणपाठस्य। किचित्तेषामपर्याप्तत्वे गणसूत्रेण केवलं शब्दपाठेन वा वार्तिककारस्तं गणं पूरयेत्। अत्र गोत्रापत्यमित्यर्थे नलादिभ्यः फिक्विधीयते। नालायन इत्यादिरूपिसद्धर्यर्थम्। अत्र गणे बादरायणरूपिसद्धये बदरशब्दः पठितः। बादरायणश्च बदरस्य पौत्रः। तस्य पुत्रो बादरिर्वादरायणस्य पिता बादरायणसमकालिकः। जैमिनि-बादरायणतन्त्रयोर्यावन्त आचार्या उल्लिखितास्ते

सर्वे तत्समकालिका एव भवन्ति । यदि तयोरपेक्षया प्राञ्चो भवेयुक्ति प्रन्थकृत इति वक्तव्यं स्यात्। प्रन्थं विना प्राचीनस्य मतं कथं ज्ञातुं शक्यम् ? तेषां प्रन्थाः कापि नोवलभ्यन्ते । तेषां प्रन्थकुत्त्वप्रसिद्धिश्च नाम्ति । अपि च पूर्वमीमांसायामपशुद्धाधि-करणे जैमिनि-बादर्योः पक्षप्रतिपक्षस्वीकारेण वादो दृश्यते । बाद्यीत्रेययोख्य । सा सम्पूर्णा चर्चा समकालिकानामिव दृश्यते । आपत्तिदानानि परिहरणानि च सम-का छिकानामिव भवन्ति । तस्माद्वाद्रायणादि पूर्वेषां बद्रगोत्रज्ञानां बाद्रायणानां रूपसिद्धये पाणिने नेडादिगणे बदरशब्दपाठ इति वाद आश्रयितुमशक्यत्वात्। बद्रपुत्रसमकालिकस्य बाद्रायणस्य बद्रपात्रत्वस्यैव सम्भवेन ततः प्राचीनानां बादरायणानामसम्भवात् । अपि च बदरापेक्षया बादरायण एव मुख्यो गोत्र-चर्चासु । शुद्धाङ्करःसु बाद्रायणगोत्रमेकं हि दृश्यते न बद्रगोत्रम् । बाद्रायण-गोत्रजन्मानो ब्राह्मणाः द्रविडेषु महाराष्ट्रेषु च दृश्यन्ते । एवं बदरो बाद्रायणिता-महत्वेनैव प्रसिद्धः बादरायण एव गोत्रक्रुत्त्वेनेति सिद्धयति । ईदृशो गोत्रक्रुन्मुनिः पत्रकत्रतेरप्यवीचीनो यद्यच्येत बौधायन आचार्यः (गोत्रप्रवराध्यायकृत् ब्रह्मसूत्र-वृत्तिकृच्च ) ततोऽप्यवीचीनः प्रसद्येत । महाभारतेऽश्वमेधपर्वणि ''श्रवणादीनि ऋक्षाणि" इति स्पष्ट उद्हेखोऽस्ति। धनिष्ठादीन्येव ऋक्षाणीति श्रौतसूत्रे स्पष्टं वदति बौधायनः । तसाद्वौधायनो महाभारतनिर्माणादवीचीनं कालं प्रतिनेतुम-शक्यः। नन्वस्तु बौधायनोक्तो गोत्रकृद्वादरायणोऽन्यः प्रसिद्धबादरायणस्य पूर्वज इति चेत्प्रसिद्धपरित्यागेनाप्रसिद्धकल्पनं बादरेबीदरायण-जैमिन्यपेक्षया न्यायिकरोधेन सुतरां प्राचीतत्वकल्यनं च प्रसब्येयाताम्। अन्ये च दोषाः प्रामुक्ताः सन्त्येव ।

ननु "नडादिभ्यः फक्" इति सूत्रस्य गणपाठे वदरशब्दं वातिककारः प्रिक्षत्रवान्वादरायणक्रमिस्त्रयर्थामिति बूम इति चेत्। तथाऽपि न बादरायणस्य महाभारतिनर्माणादर्शचोनत्वसिद्धिः । वार्तिककारस्य महाभारतकारादपि प्राचीन-त्वात्। न केवलं महाभारतकारात् न्यायदर्शनकाराच प्राचीनः । यद्वार्तिककारो वयक्ताकृती उभावेवार्थो स्ववार्तिकेषु पक्षीकृत्य मीमांसते शब्दार्थचर्चायाम् । न्यायदर्शनकारस्य तु व्यक्त कृतिजातयस्त्रयोऽर्थाः । जातिराकृतेर्भिन्ना तस्य । वार्तिककारः पूर्वभीमांसाकारो जैमिनिश्चाकृतिर्भिन्नां जाति न जानीतः । एतसाः व कारणावजीमिनिकात्यायनाभ्यामवीचीनो न्यायदर्शनकार इत्यनुमातुं शक्यते । किमु वक्तव्यं तस्मादण्यवीचीनस्य महाभारतकारस्य विषये ।।

<sup>(</sup>१) 'उभे काष्टे अभियजेत । माघमासे धनिष्ठाभिरुत्तरंगैति भानुमान् । अधा-इलेषस्य श्रावणस्य दक्षिणेनोपनिवर्तते । इत्यंते काष्टे भवतः" ॥ बो० श्रौ० १६-२९-३०.

इतश्च जैमिनेरबीचीनो न्यायदर्शनकारः जैमिनेः शब्दनित्यत्ववादे यानि कारणान्युक्तानि तानि सवीण्यपि परिहृतानि गौतमेन। गौतमेन यान्युक्तानि शब्दस्या-नित्यत्वे कारणानि तान्यपरिहृतानि जैमिनिना। तस्मानास्ति जैमिनिसमकालिको बादरायणो महाभारतकाराद्ध्यवीचीन इति। स्थितमेव वैशम्पायनाद्पि प्राचीन इति।।

नन्वेवं चेद्वेशम्पायनो बुद्धादवीचीनः प्रसब्येत। बादरायणेन हि जैन-बौद्धमते खण्डिते निजे दर्शने । नैषा विप्रतिपत्तिः । महावीरसिद्धार्थयोर्जनना-त्प्रागपि छोकायतिकक्षणिकविज्ञानशून्यमू छवादानां बीजानि सन्त्येव। जैना बौद्धाश्च तदङ्गीकुर्वन्ति । सुगतो बुद्धः शान्यमुनेर्बुद्धाद्भिन्न एव भवति । अत एवामर-सिंहश्च "सर्वज्ञः सुगतो बुद्धः" इत्यादिना सुगतस्य नामघेयान्यभिधाय 'शाक्य-मुनिस्तु यः" इत्यादिना तुशब्दप्रयोगाद्गीतमबुद्धं सुगतात्त्र यक्करोति । न च महावारो वर्धमानापरपर्याय एव सर्वज्ञादिपदाभिधेय इति वाच्यम् । महावीर-वर्धमानशब्द-योस्तत्रापाठात्। वर्धमानस्य जिनसंज्ञा गौतमस्य बुद्धसंज्ञा च शङ्करसंज्ञेव तत्पीठ-स्थानाम् । वर्धमानद्गाक्यमुनी उभावि जीर्णप्रायजैन-बौद्धसम्प्रदायोद्धारकावेव न नूतनसम्प्रदायप्रवर्तकाविति तच्चरित्राभिज्ञानां विदितो विषयः। यथा प्रागेव स्थितस्य पाश्चरात्रसम्प्रदायस्य रामानुजस्तद्वत् । छान्दोग्येऽपि शून्यवादमूलसूत्रमनूच खिरडतम् । "तद्धैक आहुरसदेवेदमम् आसीत्" इत्यादिना । बृहदारण्यकोपनिषदपि निद्रावर्णने "अत्र स्तेनोऽस्तेनो भवति भ्रूणहाऽभ्रूणहा चाण्डालोऽचाण्डालः पौलकसोऽ-पौल्कसः श्रमणोऽश्रमणः तापसोऽतापसः'' इति श्रमणमुल्लिखति । श्रमणश्च जैन-सन्न्यासी । यदि वर्धमान-सिद्धार्थाभ्यां प्राक्तन्मतप्रस्ताव एव नास्तात्यभ्युपगम्यत तर्हि छान्दोग्यबृहदारण्यकोपनिषदा गौतमबुद्धादर्वाचीने प्रसञ्चेताम् । तसाद्धह्म-सूत्रेषु खण्डिताः लोकायतिक-क्षणिकविज्ञानशून्यसिद्धान्ताः वर्धमान-सिद्धार्थाभ्यां जन्मतः पूर्वं स्थिता इत्येव सुवचम्। एवं च महाभारतोदाहृतो जैमिनिः आश्वछाय-नोदाहतो जैमिनिश्च सूत्रकाराज्जैमिनेरन्यो न कल्पियतन्यः । द्वौपायनबादरायणौ तु भिन्नावेव भवेताम् । एकं उपनिषद्भयोऽपि प्राचीनः । अन्योऽवीचीनस्ताभ्यः । पूत्रस्य प्रनथ उत्तरस्य स्मृतिरासीत् । स्वस्यैव प्रन्थं स्वयं स्मृतित्वेन न कोऽप्युदाहरेत् ॥

सुमन्तु-जैमिनि-वैशम्पायन पैलाः सब्रह्मचारिण इति महाभारतोक्तं यदि सत्यं तर्हि तेषां गुरुवीदरायणव्यास एवेत्यत्र न कश्चित्संशयः। द्वैपायनस्तु गुरु-परम्परायां परमः अयं तु पुनर्विचारणीयो विषयः। न सिद्धान्तत्रयाऽङ्ग-कर्तुं शक्यते।।

विभृतियोगाध्याये-''हन्त ते कथयिष्यामि दिञ्या ह्यात्मविभृतयः" सेनानी-नामहं स्कन्दः" पाणिनिञ्याकरणविरुद्धप्रयोगदर्शनाद्वैशम्पायनो ज्याकरणसूत्रकारात् पाणिनेः प्राचीन इत्यनुमानम् । ननु सोऽध्यायो व्यासस्य स्यात् । न । "मुनीनाम-प्यहं व्यासः" इति व्यासस्य विभूतित्वेन कथनात् । व्यास एव आत्मस्तुतिं तथा कृतवानिति वकुमसाम्प्रतम् । वैशम्पायनस्य तु व्यासस्तुतिर्युक्तैव भवति । भागव-ताद्यवीचीनमन्थेषु तत्र तत्र दृष्टा व्याकरणविरुद्धाः प्रयोगास्तु मन्थकृत ऋषित्व-द्योतनाय तत्र कविना बुद्धिपूर्वकं कृता इति न दृष्टान्तोऽत्र युक्तः । एवं च वैशम्पायनः पाणिनेरपि प्राचीन इति सिद्धान्तः ई० पू० किश्चिद्नाधिकसहस्रवर्षमिते काले स चभूवेति वक्तं शक्यम् ।।

भारतस्य श्रोता जनमेजयस्तु तत्समकालिकः प्राचीनपरीक्षिद्वंश्यः कश्चिन्द्राजा। परीक्षित्पुत्राज्जनमेजयादैतरेयशतपथन्नाद्वाणप्रसिद्धाद्वन्य एव भवति। स परोक्षिद्गोत्रजत्वात्पारीक्षितः तस्य सप्यागं प्रति विचारियतुं नेदं स्थलम्। वैशम्पायनसमकालिकत्वादेव हेतोरस्य साक्षादर्जुनप्रपौत्रत्वं नेति यदुक्तं तदेवालमत्र प्रकरणे। अर्जुनपौत्रं परीक्षितमारभ्य पुराणेषु या वंशावली दीयते। सा न विश्वसनीया। प्राचीनभारतीयमतानुवादियवनपण्डितोक्तपुरुषान्तरिवरोधात्। तस्माचावत्पारीक्षितो जन्मेति श्लोको न कस्मैचित्कालिक्षपणायोपयुष्यते। परीक्षितः काले सप्तर्षयोमघायुक्ताः नन्दकाले पूर्वाषाढायुक्ताः तेषां श्रातं वर्षाणि नक्षत्र एकैकस्मिन् स्थितिरित्यादिपौराणिककल्पनं च्योतिर्विदो नाङ्गीकर्तुं प्रभवेयुः। इतरेषां नक्षत्राणामिव सप्तानामुषीणामिष स्थिरगोलत्वात्। यदि नन्दकाले ते पूर्वाषाढानक्षत्रे स्युक्तिर्हि तैरधुना स्वातीनक्षत्रे वर्तितव्यम्। तस्मान्निरुपयोगः कालनिर्णये सप्तर्षिचारः स्वयमेव पूर्वमसिद्धत्वात्।।

### पश्चमं प्रकरणम्

#### युगविचारः

समाप्ता प्रायो बहिरक्नपरीक्षा। ऋक्न्मन्त्रयुगमध्यकाले पाण्डवा खासन्। उपनिषद्वयो वेदाक्नच्यौतिषाचान्तरे काले वैशम्पायनः अशोकस्य काले सौतिः अयं पर्यवसन्नः सिद्धान्तः। पाण्डवकथा-कालविषये परिहर्तव्यमेकमवशिष्ठम्। "प्राप्तं कल्यिगं विद्धि" "एतत् कल्यिगं नाम अचिराद्यत्प्रवर्षते" अन्तरे चैव सम्प्राप्ते कल्द्विपरयोरभूत्। स्यामन्तपञ्चके युद्धं कुरु-पाण्डवसेनयोः॥" इति महाभारतस्थवचनानि कल्यिगादौ भारतयुद्धं प्रवृत्तमिति वदन्ति। एतेषां वचनानां तृप्तिं कर्तुमेवाचार्यचिन्तामणिः पाण्डवानां काल्यनिर्णयं प्रति ऋक्मन्त्रसंहितापर्यन्तं धावन्नपि पुनर्नोह्मणकालं प्रत्यायातः। सम्प्रति तानि परिहर्तव्यानि। न चेदक्मन्त्रयुगमध्यवादो न दढं तिष्ठेत्।।

अत्रेदं पृच्छामः किं किं विधुगमेकमेव द्वात्रिंशत्सहस्रोत्तरचतुर्लक्षवर्षमितम् उताहो अन्यान्यपि युगानि यथापञ्चाङ्गोक्तप्रमाणानि । नाद्यः । अर्धजरतीयन्यायेन कार्यासिद्धेः । यदि पञ्चाङ्गस्थं सूर्येसिद्धान्तायुक्तं युगवर्षप्रमाणं सत्यं गृह्येत तिर्हे कृतादीनामपि वर्षप्रमाणं सत्यं प्राह्यम् । किंष्ठप्रमाणमात्रं सारम्भदिवसं गृहीत्वाऽन्येषां युगानां प्रमाणानि प्रत्युपेक्षाकर्तुभशक्या । यद्युपेद्येत सर्वमप्युपेक्ष्यम् । न द्वितीयः प्राचीनभारतपण्डितमतानुयायियवनपण्डितोक्तदक्षकालविरोधापत्तेः ।।

अपि च महाभारते मनुस्मृतौ च यच्चतुर्युगप्रमाणमुच्यते तद्वादश्वसहस्र-वर्षात्मकम्। न तत्र वर्षाणि दिव्यान्युच्यन्ते। ध्वाचीनविष्णुपुराणसूर्यसिद्धान्तादि-प्रन्थसामस्याय तेषां दिव्यत्वमर्वाचीनैः कल्प्यते। न तद्विमर्शसहम्। मनुस्मृतौ तु द्वादशसहस्रात्मकं युगं तु देवानां युगमुच्यते। दिव्यत्वं युगस्यैव न वर्षस्यति वाचकैर्लक्षीकर्तव्यो विषयः ध्वमरसिंहोऽपि "मन्वन्तरं तु दिव्यानां युगानामेक-सप्ततिः" इति युगस्यैव दिव्यत्वं वदति न वर्षस्य दिव्ययुगकीर्तनेन मानुषं युगमन्यद्विद्यत इति स्फुटं प्रतीयते। तत्प्रायः पञ्चसंवत्सरमयं स्थात्। केचिन्तु सावनं मानमेव मानवं चानद्रं पित्र्यं सौरं दिव्यं च मन्यन्ते। तद्वर्षस्य मानवत्वादि-चर्चायामुपयुक्तं भवेत्। न युगस्य।।

प्रकृतमनुसरामः । यदि विष्णुपुराणाद्युक्तविधया द्वादशसहस्नाणि वर्षाणां षष्टयुक्तरत्रिशतगुणितानि कुर्मः । तर्हि या दश्यापित्तः सा दर्शिता । यदि न कुर्म-स्तर्हि कल्रियुगस्य प्रमाणं द्वादशशतान्येव वर्षाणाम् । तद्रीत्या सम्प्रति कृतयुगस्य चतुर्थः पादः स्यात् । एतत्कष्टमालोच्यैव शोधकाः युगस्य मानववर्षसङ्ख्यां वक्तः विभ्यति ।।

नास्त्रस्य कष्टस्य न निवारणोपायः । यन्महाभारते तद्तुसारिण्यां मनुस्मृतौ च कृतादीनां प्रमाणमुक्तम् । तत्पूर्णे चतुर्युगे धर्मस्य पादक्रमेण ह्नासं परयता सौतिनाऽ- नुमानेन कल्पितम् । त्रेतायां त्रिपाद्धमेः द्वापरे द्विपादिति नामलिङ्गाभ्यामनुमितिः कृता । तदनुसारेण कल्णे धर्म एकपात्कृते चतुष्पादिति कल्पनं कृतम् । पादसङ्खया क्रमेण तत्त्वयुगवर्षसङ्खयोक्ता । वस्तुतस्तु धर्मो यदि वर्धते क्रमेण वर्धत । यदि श्लीयते क्रमेण क्षीयेत । न कल्पनते शूत्यविन्दुं प्रत्यागत्याकस्मात्कृतादौ (कृतादौ) पूर्ण- रूपं प्राप्तुयात् ।।

महाभारताद्रिप प्राचीनमैतरेयब्राह्मणं युगान्यधिक्रुत्यैवं वदति—
''किलिः शयानो भवति संजिहानस्तु द्वापरः।
उत्तिष्टॅंस्त्रेता भवति कृतं सम्पद्यते चरन्॥''

अहोरात्रेणोपमीयतेऽत्र चतुर्युगम् । शयान इति रात्रेर्छक्षकं पदम् । चरित्र-त्यहः। संजिहान इति सायं सन्ध्यायाः। उत्तिष्ठन्नित्युषसः। ( प्रातः सन्ध्यायाः ) उड्डवलं युगं कृतयुगम्। तामसं कलियुगम्। तमःप्रकाशमिश्रे अन्ये युगे। त्रेतायां क्रमात्प्रकाशस्याभिवृद्धिः । द्वापरे तमस इति विशेषः । समाजस्येश्वरप्रवणत्वं ज्योतिः । संसारप्रवणत्वं तम इति व्याख्येयम् । एकत्र जीवितयात्रास्रद्यं पारमार्थिकं सुखम् । अन्यत्र सांसारिकम् । एतदौपगम्यगम्यं किमपि तात्पर्यम् । अन्यचौपम्येन गम्यते । अहोरात्रस्य प्रमाणं षष्टिर्घटिकाः । युगस्य द्वादशवर्षसहस्राणि । उषसः पञ्च सायाहः पञ्च दिनस्य पञ्चविंशतिः रात्रेः पञ्चविंशतिरिति यथा विभजामः तथा त्रेतायाः सहस्रं वर्षाणि द्वापरस्य सहस्रं कृतस्य पञ्चसहस्राणि कलेः पञ्च-सहस्राणीति विभाग इति । त्रेता-द्वापरौ सन्धियुगे । कृतकली मुख्ययुगे इति च । महाभारतेऽपि सन्ध्या-सन्ध्यांशप्रामाण्यं सहस्रद्वयमेवोच्यते । अत्रोभे सन्ध्ये उभे युगे इति विशेषः । तद्रीत्या सम्प्रति कतिपर्यैर्व षेश्वेतायुगमारब्यम् । गतः कलिर्गते विकारिणि वर्षे । त्रेता च कलिकृतसम्था । भारतयुद्धं तथाऽपि कृतयुग एव प्रसुष्ये-तेति चेत् नैष दोषः । युगसङ्ख्यानस्येव कल्यिुगयुद्धप्रतिपादकवचनानां च सौतेरेव कल्पनत्वात् । दिव्यवर्षगणितेन मानववर्षगणितेन चोमयथाऽपि तत्रप्रोक्तसङ्ख्यानस्य विफल्रत्वात्तदुक्तकल्युगारमभभारतयुद्धप्रतिपाद्कवचनानि विश्वसितुमराक्यानि ॥

# षष्ठं प्रकरणम्

## एतशारिः सर्यः कः ?

निरूपितं द्वितीयस्मिन्प्रकरणे भारतचरित्रमाद्रीयुगे निर्वृत्तमिति । यदि तत् सत्यमृग्वेदसंहितायां भारतचरित्रसूचनेनावश्य वर्तितव्यमिति प्रतिवादी पृच्छेत् । यद्यपि स्तुतिव्रन्थे तत्समकालिकचरित्रोहेखेनावश्यं वर्तितव्यमिति नास्ति नियमः । नथाऽपि केषाञ्चिदितरेषां चरित्रांशानां तत्रोहिखितत्वादीदृशसुप्रसिद्धचरित्रां-शानुल्लेखः सन्देहस्य पुनः कारणं स्थात् । अस्त्युल्लेख इति बूमः । अत्रैषा परीक्षा भवति ॥

अस्ति ऋग्वेदसंहितायां भगवानिन्द्र एतशं नाम ऋषिं सूर्योद्ररक्षेति कथा। नत्रैतशारिः किं साक्षात्सूर्यः उताहो सूर्यस्य तेजोंशावतारः कश्चिन्महापुरुषः। आहो-िक्तसूर्यो नाम कश्चित्साधारणो वीरः ? न साधारणो वीरः।

यदुच्यते---

''यत्रोत मर्लायाकामरिणा इन्द्र सूर्यम् । प्रावः शवीभिरेतशम् ॥'' ऋ. सं. ४. ३०. ६. वामदेवः ।

( उत अपि च । यत्र यस्मिन् युद्धे । मर्स्याय मरणधर्मवते एतशाय । सूर्यम् । अरिणाः अहिंसीः एतशार्थं सूर्यमहिंसीरिति यावत् । (तत्र युद्धे ) शचीभिः कर्मभिः । एतशम् । प्रावः प्रकर्षेणारश्चः । कमिति पूरणो निपातः । ) अस्यामृचि एतशार्थमिन्द्रेण कृता सूर्यस्य हिंसा तदा बहुभिः कर्मभिरिन्द्रकृतैतशस्य रक्षा च प्रतिपाद्येते । अत्र मर्स्याय सूर्यमरिणा इति देवतायाः प्रभाववर्णनम् । यदि सूर्यः साधारणो मनुष्यः स्यात्ति मर्स्याय सूर्यमिति सूर्यस्य मर्त्यविलक्ष्मणत्वोक्तिनं सङ्गच्छेत । अपरा चात्र ऋग्भवति—

''भघ ऋत्वा मघवन्तुभ्यं ऐवा अनु विश्वे भददुः सोमपेयम् । यत्सूर्यस्य हरितः पतन्तीः पुरः सतीरुपरा एतशे कः॥''

ऋ. सं. ५. २९. ५. गौरवीतिः ।

( मघवन् हे इन्द्र । यत् यस्मात्कारणात् । एतशे । पतन्तीः अभिद्रवन्तीः । पुरः सतीः अभिमुखीः । सूर्यस्य । हरितः अश्वान् । उपरा पराङ्मुखीः । कः अकरोः । (तस्मात्कारणात् ) अघ अनन्तरम् । कत्वा तेन सूर्याश्वपराङ्मुखीकरणेन कर्मणा । तुभ्यं विश्वे सर्वे । देवाः । सोमपेयं सोमपानम् । अन्वददुः आनुपूर्वेण

दत्तवन्तः । यन्महान्तं सूर्यमजयस्तस्मात्सर्वेषां देवानामाराध्योऽभव इति यावत् ) यदोष सूर्यः साधारणो मनुष्यः स्यात्तज्ञयादिन्द्रस्य सर्वदेवतास्वाधिक्यं न सङ्गच्छेत ॥

ऋचोरनयोरयमैतिहासिकोंऽशः प्रतीतो भवति । "सूर्येतषयोर्धुद्धमभूत् । तत्र सूर्यस्याश्वानेतकोऽभिद्रवत इन्द्रो पराङ्मुखानकरोत् । अपि चैतशस्यार्थे सूर्ये हिंसितवान् । एतशं च रक्षितवान् । स च सूर्यो न साधारणो मनुष्यः ॥

न चायमेतशारिः साक्षात्सूर्यः। साक्षात्सूर्यस्य मनुष्येण सह युद्धस्या-सम्भवात्। साक्षात्सूर्येण सह मनुष्यस्य द्वेषासम्भवाचापरिशेषाद्यं सूर्यस्य तेजोंऽ-शावतारो महापुरुषः। मानवजन्मापि दिव्यप्रकृतिकः प्रमाणं चात्रेदं भवति—

> "भसा इदुत्यदनुदाय्येषामेको यद्ववे भूरेरीज्ञानः। प्रैयशं सूर्ये पस्प्रधानं सौवश्ब्ये सुश्विमावदिन्दः॥"

> > ऋ. सं. १-६१-१५ नोधाः ।

(यत् यस्मात्कारणात् । भूरेः प्रभूतस्य जगतः । ईशानः पितः इन्द्रः । एकः एक एव । वन्ने आवृतवान् व्यापकत्वेन भुवनं पराक्रमेण शत्रुन्वेति योग्यकमीध्याहारः । अत्र वृणोतिष्ट्रं त्रवरुणादिशब्दे विववावरणार्थकः । (तस्मात्कारणात् ) अस्मा इत् अस्मे इन्द्रायेव । एषां सर्वेषां देवानां मनुष्याणां च सम्बन्धि । त्यत् प्रसिद्धं सोमरूपं हविः । अनुदायि आनुपूर्वेणादायि । उ पूरणो निपातः । अनु विश्वे अद्दुः सोमपेयमित्यत्रेवात्राप्यर्थसङ्गतिः । विशिष्टं महतः शास्त्रवाद्भक्तस्य रक्षणं कर्मोत्तरार्धनाह् । इन्द्रः सौवश्वये स्वश्वपुत्रे । सूर्ये सूर्यविषये । परपृथानं स्पर्धमानं सूर्यमभिभवितुमिच्छन्तमित्यर्थः । सुष्टिंव सोमानां सोतारम् । एतशं प्रावत् प्रकर्षेणारक्षत् । )

उत्तरार्धर्चस्य न्याख्याने सायणाचार्यः सूर्यस्य मनुष्यावतारत्वमेवं कथयति— "स्वश्वो नाम कश्चिद्राजा। स च पुत्रकामः सूर्यमुपासाञ्चके। तस्य च सूर्य एव पुत्रो बभूव। तेन सः एतशनाम्नो महर्षेर्युद्धं जातमिति तदैतदिहोच्यते॥

किं पर्यवसन्नम् १ युद्धे खश्वपुत्रेण सूर्येणाकान्तमेतशमिन्द्रो रक्षितवान् । खश्वपुत्रश्च सूर्यस्य तेजोंशावतारत्वादेव सूर्य उक्तः । तस्मादेतशारिः सूर्यः सूर्यस्य तेजोंशावतारो महापुरुषः ॥

## सप्तमं प्रकरणम्

#### इन्द्रसाहाय्यकखरूपम्

सूर्यविजये यदिन्द्र एतशं रिक्षतवान् । तत्कथम् ? किं परोक्षानुमहवशात् उताहो कस्माचित्प्रत्यक्षात्सम्बन्धात् ? प्रत्यक्षः सम्बन्ध एवेति विज्ञायते । अत्रैषा भवति—

> ''यत्तुदरसूर एतशं वङ्कृवातस्य पर्णिना । वहस्कुरसमार्जुनेयं शतकतुः स्सरद्गन्धवमस्तृतम् ॥"

> > ऋ. सं. ८. १. ११. मेघातिथि-मेध्यातिथी।

यत् यदा सूरः। एतशं तन्नामकमृषिम् । तुदत् बाधितवान् । (तदा) शतकतुः इन्द्रः । वह्क् वक्रगतिना वक्रगतिभः । पर्णिना अश्वेन अश्वेः । बहुषु व्यत्ययेनैक-वचन्म् । इमा ब्रह्म बृह्दिवो विवक्तीत्यादाविव बहुष्वेकवचनोपपित्तः । वङ्कू इति तृतोयाविभक्तरेकवचने रूपम्। शक्ती इत्यादाविव पूर्वसवर्णदीर्घश्छान्दसः । आर्जुनेयं अर्जुनीनक्षत्रजातम् । कुत्सं एत्राम् । एतशस्यैव कुत्स इति प्रसिद्धं नामान्तरम् । वहत् नीतवान् । अस्तृतं केनाप्यहिंसितम् । गन्धवं सूर्यम् । तसरत् कुटिलगत्या प्रापत् । एतेन कुत्सापरपर्यायस्यैतशस्य सूर्यण सह युद्धे इन्द्रः सारध्यं कृतवानिति गन्यते । अश्वेवहनं हि सारध्यान्नातिरिच्यते ॥

अत्र पूर्ववाक्यप्रकृतौ सूरैतशावेवोत्तरवाक्ययोगंन्धर्वकुत्सशब्दाभ्यामुच्येते । गवां किरणानां धर्ता गन्धर्व इति सायणाचार्यस्य व्याख्यानम् । गन्धर्वशब्दो मानव-जातिविशेषवाचकोऽत्रेत्यस्माकमभिष्रायः । सूर्यस्य पिता स्वश्वश्च गन्धर्वजातीय इत्यनेन जानोमः । रामायणे भरतेन जिता गन्धर्वाः विष्णुपुराणे नागानां मानवजाति-विशेषाणां रक्षार्थं पुरुकुत्सेन जिता गन्धर्वाश्च गन्धर्वजातीयानां मनुष्याणां सद्भावे पौराणिकं निदर्शनम् ।।

नन्वस्तु पूर्वप्रकृतः सूर एव गन्धर्वो गुणतो जात्या वा। कुत्सस्तु भवत्वेत-शादन्य एव वोर एतशपक्षीयः। तमेव बहुतु वातस्यादवैरिन्द्र इति चेत्। तदा पराजितस्यैतरास्य पलायनादनन्तरं कुत्सेन्द्रौ रथेन सूर्यं प्रत्यगच्छतामिति वक्तव्यम्। तदाऽन्याऽनुपपत्तिः का ?

> ''सूरश्चिद्वशं परितनम्यायां पूर्वं करदुपरं जूशुवांसम्। भरचक्रमेतशः संरिणाति पुरोद्घत्सनिष्यति क्रतुं नः॥'' ऋ. सं. ५. ३१.११. झवस्यः।

(सूरः सूरस्य। षष्ठयर्थे प्रथमा। जू जुवांसं वेगेनापतन्तं पूर्वमिभमुखम्। रथम्। परितनम्यायां युद्धे। उपः पराङ्मुखं करत् अकरोत् सूक्ते पर्वप्रकृत इन्द्रः कर्ताऽध्याहरणीयः। चक्रं तस्य सूरस्येव रथचक्रम्। भरत् अहरत् रथात्प्रथगकरोदिति यावत्। एतशः संरिणाति नाशयित शत्रुं सूर्यमिति प्रकरणबलादध्याहारः। इन्द्रेण सूर्यस्य रथे पराङ्मुखं कृते तद्रथचक्रे च हते एतशस्तं सूर्यं शत्रुं जितवानित्यर्थः। (किं च) नः अस्माकम्! कृतुं कर्म। पुरो दधत् पुरः स्थित्वा दधानः सन् अप्रणीः सिन्नत्यर्थः। सिन्ध्यति साधयिष्यति साधयत्विति यावत् आशीरर्थे लुट् झान्दसः। प्रकृतस्यतशस्य कर्तुरनुवृक्तः) अत्र मन्त्रे एतशस्येव शत्रुनाशकत्वमुच्यते। तत्कुरसैतशस्य कर्तुरनुवृक्तः)।

सायणाचार्यस्तु एतश इति चतुर्थ्यर्थे प्रथमां मन्यते इन्द्रः एतशार्थं सूर्यरथ-चक्रं हतवानिति तत्पत्तेऽर्थः । तिस्मःनिष पक्षे कुत्सैतशयोरभेदस्यैव साधिकेयमृक् । कथम् ? अन्यत्र ऋचि कुत्सार्थं सूर्यरथचक्रहरणस्योक्तत्वात् यथा—

> ''यत्रोत बाधितेभ्यश्चकं कुःसाय युद्धयते। मुषाय इन्द्र सूर्यम्॥ '' ऋ. सं. ४. ३०. ४. वामदेवः।

( इन्द्र हे परमेश्वर । उत अपि च । यत्र यस्मिन्युद्धे । बाधितेभ्यः शत्रु-पीडितेभ्यः स्वजनेभ्यः तामुद्धर्तुमिति यावत् । युद्धयते । कुत्साय । सूर्यं सूर्सम्बन्धि । चक्रं रथचक्रम् । मुषायः अहरः ) अत्र कुत्सस्यार्थं सूर्यरथचक्रहरणं स्पष्टमुक्तम् ।

अपि च "अस्मा इदु" इति प्रागुदाहृते मन्त्रे सूर्येपसृधानं एतशम् इन्द्रः प्रावदिति वर्तते । सूर्यं जेतुमिच्छन्तमेतशमिन्द्रो रक्षितवानिति तस्य स्पष्टभाषयाऽर्थः । तस्य च सूर्येतशसङ्ग्रामे इन्द्र एतशाय जयं दत्तवानिति सरछं तात्पर्यम् । एतच्च कुत्सैतश्चारभेदपक्ष एव सङ्गच्छेत । एतशस्य पछायनं सत्यं चेत्तदेव तस्य रक्षकं वक्तव्यम् । इन्द्रस्तु एतशपक्षीयस्य कुत्सस्यैव रक्षकः । तस्मान्नास्ति कुत्स एतशाद्रिन्न इति भाव ऋचाम् । इदं च ऋगन्तरव्याख्यानावसरे उत्तरत्र भूयश्च दृढीकरिष्यामः । वेदे चारित्रिकव्यक्तीनामकैकस्य बहूनि नामानि भवन्तीत्यत्र दिवोदासस्यातिथिग्वप्रस्तोकाश्वथादिनामदर्शनं निदर्शनम् । कुत्सापरपर्यायस्यैतशस्य स्वश्वपुत्रेण सूर्योवतारपुरुषेण सह युद्धे इन्द्रः सार्थ्यमकरोदिति स्थितम् । अत्रेयमपरा ऋग्भवति—

"यासि कुस्सेन सरथमवस्युस्तोदो वातस्य हर्योरीशानः। ऋत्रा वाजं न गध्यं युयूषन्कविर्यदाहन्पर्याय भूषात्"॥

ऋं. सं. ४. १६. ११ वामदेवः

अत्रेन्द्रस्तुतिः प्रकृता । ईशानः ईश्वरः (त्वम्) अवस्युः रक्षणकामः सन् वातस्य वायोः । हर्योः अश्वयोः । तोरः पीडकः सन् कशाघातैश्चोदकः सन्निति यावत् । सारिधः सन्निति निष्कृष्टं नात्पर्यम् । कुत्सेन कुत्ताख्येन ऋषिणा सह । सरधं समानरथं यासि प्राप्नोषि । ऋज्ञा दीप्तौ तावश्वौ च । गध्यं प्राह्यं गन्तव्यं शत्नुमिति यावत् । वाजं न अन्नमिव । युयूषन् युक्तवन्तः । प्राप्तवन्त इत्यर्थः । कर्तृपदं द्विवचनान्तं कियापदं बहुवचनान्तं एषा विप्रतिपत्तिः कर्तृपदस्य बहुवचनार्थे व्यत्ययेन द्विवचनान्तत्वं छान्दसमभिधाय परिहर्तव्या । कदा १ यदहन् यस्मिन्नहनि कविः कुत्तस्य ब्येष्ठो श्राता-यमुक्तरत्र निरूपयिष्यामः—गर्याय पारणाय शत्रुतरणायेति यावत् । भूषात् प्राभवत् ॥

तोदो हिंसकः वातस्य ह्योरोशानः । इति सायणाचार्यस्यान्वयो विरसः । हिंसकत्वं सामान्यतः ईशानत्वं वाताश्वयोरिति द्वयमपि विसंष्ठूलम् । ईशानत्वं सामान्यतः सर्वभुवनपतित्वात् । तोदत्वं वातस्य हर्थोः कुत्ससारिथत्वात् । वातस्याश्वयोः वात एव स्वामी स्यान्नेन्द्रः । ननु तर्हि बातस्याश्वो कथं कुत्सस्य भवेताम् । कुत्सस्य प्राणांशावतारत्वादिति ब्रूमः । प्राणश्च वायोर्मुख्या विभूतिः । कुत्सस्य प्राणदेवतातेजोंशावतारत्वं चोत्तरत्र निरूपिष्ठपामः ।

परयतान्यामृचम् । यथा भगवतः कुत्ससारिधतः तात्पर्येणोच्यते । साक्षाच्च सूर्यचक्रहरणमुच्यते ॥

> ''वह कुस्सिमिन्द्र यसिद्धाकास्यूमन्यू ऋज्ञा वातस्याश्वा। प्रसूरश्चकं बृहतादभीकेऽभिस्पृधो यासिषद्वज्रबाहुः''॥ ऋ. सं. १. १७४. ५. अगस्यः।

इन्द्र। यस्मिन्। चाकन् कामयमानो भवसि यस्य सखा भवसीति यावत्। तं कुत्सं स्यूमन्यू। स्वामिनः सुखमिच्छद्भयां। ऋजा दीप्राभ्याम्। वातस्य वायोः। अश्वा अश्वाभ्याम्। सर्वत्र तृतीयार्थे व्यत्ययेन द्वितीया। वह जनयः भूतार्थे व्यत्ययेन छोट्। भूतार्थे छोटः प्रयोगाः बहुषु स्थलेषु दृश्यन्ते छन्दसि। सारिधर्भूत्वा कुत्सं नीतवानसीति भावः। सूरः सूरस्य प्रथमा षष्ट्यार्थे। चक्रं रथचक्रम्। अभीके समीपे। (गत्वा) प्रवृहतात् हतवानिस। प्राग्वद्भूतार्थे छोट्। मध्यमपुरुषैक-वचनस्यायं तातङ्। वज्रवाहुः कुत्सः। स्पृधः शत्रूनभिलक्ष्य। यासिषत् गतवान्। सूर्यरथचक्रहरणादनन्तरमिल्यर्थोह्नभ्यते॥

अत्र सायणाचार्यस्य व्याख्यानमतीव विसंष्ठुलम् । तन्मतेन गृहप्राप्तं कुःसं तदीयावश्वी प्रति प्रस्थापयेतीनद्रः पूर्ववाक्ये प्रार्थ्यते । किमनेन प्रार्थनेन ऋषेर-गस्त्यस्य प्रयोजनम् ? यदीन्द्रभवने कुरसो बहूनि दिनानि तिष्ठेत् अगस्त्यस्य कि

होयेत ? एवं विसंष्ठुलया विधया व्याकुर्वाणोऽपि वातस्याश्वी कुत्सस्येत्यङ्गी-कृतवान् । तदेकं भद्रं चक्रे । यासि कुत्सेनेति मन्त्रे वातस्य हर्योरिन्द्र ईशान शक्तः । सारथित्वादीशानत्वमिति चेत् । तत्त्रियं नः ॥

यसिद्धाकिति यच्छ ब्दवाक्यं सिष्ठिष्ठिते पूर्वार्धर्चस्थवाक्ये नासंयोज्य तृतीयपादस्थवाक्येन सह स विद्वान्योजितवान्। तन्मतेन तद्वाक्यस्यायमर्थः। "यसिन् हिविषि निमित्तभूते सित कुत्सं चाकन् कामयसे तर्पयसे वा हिविरादिकं तद्र्थं सूरः प्रेरकः सूर्यः चक्रं खमण्डलं खरथचक्रं वा अभीके आसन्नदेशे प्रवृहतात् उच्चं गमयतु प्रकाशयतु"। कुत्सस्येन्द्राय हिविदीतुं प्रातः कालोऽपेक्षितः। तस्मात्त्व-मुदितो भवेति सूर्यमगस्त्यः प्रार्थयते इति सायणाचार्यस्य मतेन तस्य वाक्यस्य तात्त्रयम्। अत्राक्षन्तव्यो दूरान्वयः। वाक्यस्वभावविकद्धा अध्याहाराः अन्ततः कुत्सहिवदीनार्थमेव सूर्योदयप्रार्थना तत्र चोद्ये आसन्न देशसम्बन्धः प्रकृतानुपन्योगी चेति सर्वं विसंष्ठुलम्।।

"प्रसूरश्रकं वृहतादभीके" ऋ. सं. ४. १६. १२. वामदेवः ।

इति मन्त्रान्तरस्योदाहृतमन्त्रपादतुल्ये पादे कुत्सप्रकरणस्थे सायणाचार्यस्य व्याख्यानं चात्र लक्षीकर्तव्यं भवति। "तथा सूरः प्रेरकस्य सूर्यस्य चक्रमायुधं अभीके समीपे सङ्ग्रामे वा प्रवृद्दतात् प्रकर्षेण छिन्नवानिसं"। चन्नशब्दार्थे मतभेदोऽपि सोऽयमर्थः प्रकरणानुरूपः । अत्र छोटो भूतार्थे वृत्तिमाचार्यः शिश्रिये । "यत्रोत बाधिते भ्यश्चकं कुत्साये "ति मन्त्रे (ऋ. ४. ३४.) सूर्यं सूरवन्धि चक्रं मुषायः अमुष्णाः अपहृतवानिस" इति व्याख्यातवान् । तत्र चक्रं रथचक्रं वा आयुधं वेति न स्पष्टी-कृतवान् । पूर्वव्याख्यानानुसारेणात्र चक्रमायुधमेव यद्यच्येत तदानीमन्यो विरोधः । एकत्र चकस्य छेदः अन्यत्रापहरणिमति। रथचकार्थवादिनामस्माकं मते तु अपहरणं च रथात्प्रथक्करणम् । आयुधार्थवादिनां त्वपहरणं बलादाच्छिदा स्वायत्तीकरणं वक्तव्यं चौर्यं वा । उभयमपि छेदविलक्षणम् । सूरश्चिद्रथमिति प्रागुदाहृते मन्त्रे भरबक्रमिति वाक्यं स विद्वानेवं व्याख्यातवान्। "पूर्वं द्विचक्रस्य रथस्यैकं चक्रं भरत् अपहरत्' । अत्र व्याख्याने यद्यपि चकं रथचकमङ्गीकृतवाँस्तथाऽपि पूर्वं स्वोक्तां स्वश्वपुत्रकथां विस्मृत्य साक्षात्सूर्येण सह युद्धमेतशस्य द्योतयति । यत्सप्त युञ्जन्ति रथमेकचक्रमित्यादी सूर्यस्यैकचकरथवत्त्वं कुत्सयुद्धादनन्तरमेवेति मन्यते। पूर्वं द्विचकस्येत्युक्तिस्तमभिप्रायं ध्वनति । इदं कण्ठोक्तया चोक्तवानन्यत्र व्याख्यानसन्दर्भः—

"दश प्रपित्वे अध सूर्यस्य मुषायश्रक्रमविवेरपांसि"।

ऋ. सं. ६. ३१. ३. सुद्दोत्रः।

अस्यार्धर्चस्य तदीयं व्याख्यानमेवम् । अध अपि च प्रयित्वे प्रयतने युद्धे सूर्यस्य चक्रं रथावयवभूतं मुषायः अमुष्णाः । तदाप्रभृति सूर्यस्य रथ ए कचक्रोऽभूत् । तथा चाम्नातम् सप्त युद्धन्ति रथमेकचक्रमिति । एतशाख्यस्य ऋषेः सूर्येण सह युद्धे तत्साहाय्यार्थमागत इन्द्रः सूर्यस्य चक्रमपृष्टतवानित्याख्यानम् । सूर्श्चकं प्रवृहज्जात (ऋ. १.१३९) ओजसेति निगमान्तरम् । अपि च रपांसि पापकारोणि रक्षः-प्रभृतीनि अविवेः अस्माहोकादगमयः अवधीरित्यर्थः" । दशेति पूर्वार्ध्वसङ्कतं पदम ॥

अत्र व्याख्याने सायणाचार्येण स्वोक्तकथादृढीकरणाय यिश्वगमान्तरमुदाहृतं तस्य तदीयं व्याख्यानं पद्यत ।

"सूरश्रकं प्रवृहजात भोजसा" ऋ. सं. १. १३०. ९. परुच्छ्रेपः ।

(इदं मन्त्रस्याद्यप्रतीकस्थं वाक्यम् ) अत्रापीतिहासमा चक्षते । केचनासुराः पूर्विमिन्द्रवज्रेण वधो माभूदिति ब्रह्मणो वरं लब्ध्वा इन्द्रमगणयित्वोद्धत्ता आसन् । तान् हन्तुमिन्द्रः सूर्यस्य रथचक्रमादायवधोदिति । तिरदमुच्यते । अयमिन्द्रः सूरः सूर्यस्य षष्ट्यये प्रथमा । चक्रं रथस्य चक्रमादाय ओजसा शारीरेण बलेन जातः प्रवृद्धः सन् प्रवृहत् प्रक्षिप्तवान् । पश्यतोदाहृतनिगमान्तर्व्याख्यानसौभाग्यम् । प्रवित्वे अथ सूर्यस्य मुषायश्चक्रमिति वाक्ये व्याख्याता कथाऽन्या । तदुपबृहणार्थ-मुदाहृतस्य निगमान्तरस्य व्याख्याता कथाऽन्या । पूर्वत्र सूर्यण सहैव युद्धे चक्रस्य हरणम् । अन्यत्र वज्रावध्यान् हन्तुं चक्रस्य हरणम् ।

सूर्यरथचक्रहरणसन्दर्भस्थोऽन्योऽर्धर्च एवं व्याख्यातस्तेन व्याख्यात्रा । ''अयं चक्रमिषणःसूर्यस्य न्येतशं रीरमरसस्माणम्'' ॥

ऋ. सं. ४. १७. १४. वामदेवः।

"प्रैतशं सूर्ये पस्प्रधानमित्यर्धचे पूर्वं काचिदाख्यायिका सूचिता। अत्राप्ययं चक्रमिति पूर्वार्धं सा सूच्यते। स्वश्वनामा किश्चिद्राजा। स च पुत्रार्थं सूर्यमुपास्त। स च सूर्यः पुत्रक्षपेण स्वयमेव तत्रोत्पन्नः सन् एतशाख्येन महर्षिणा सार्धं युद्धं चकार। तदानोमृषिर्युद्धं जयार्थमिन्द्रं तुष्टाव। स इन्द्रस्तेन स्तूयमानः सन् स्वश्व-पुत्रस्य सूर्यस्य सङ्ग्रामादेनदपालयदिति। अयिमन्द्रः सूर्यस्य चक्रमायुधं इषणत् प्रैरयत्। सस्माणं युद्धार्थं सरन्तं गच्छन्तं एतशानामानमृषि न्यरीरमत् निवारितवान्"।।

अत्र साक्षात्सूर्येण युद्धं न कथ्यते । न च पूर्वं द्विचक्रस्य तद्रथस्यैकचक्र-हरणं वर्ण्यते । अत्रैतरोन युद्धकृत्स्वश्वपुत्रः सूर्यः । चक्रं च तस्यायुधविशेषः । इदानीमवगताः स्युः सायणाचार्यस्य व्याख्याने परस्परविरोधाः। यद्येक एव व्याख्यानकृदीदृशाः परस्परविरोधाः न भवेयुः। कस्मिश्चिद्धे आत्मनोदाहृतो मन्त्रोऽपि व्याख्याने तमर्थं न बोधयित। तस्मादस्माभिरनुमीयते अमास्यसायणो बहुभिः पण्डितैः ऋग्वेदभाष्यमकारयत्। ते च स्वस्वमस्यनुसारेण महामन्त्रिण आज्ञां शिरसा वहन्तो यथाकथि स्त्रित् भाष्यं समापितवन्तः। व्याख्यातृणां बहुत्वादेव परस्परविरोधाः। बहुलराजकीयकार्यव्यमः सायाणोष्यन्ततस्तव्छोधियतुं कृतक्षणो नाभृत्॥

प्रकृतमनुसरामः । सर्वत्रापि इन्द्रः स्वश्वपुत्रस्य सूर्यस्य रथचक्रं रथात्ष्र्यमः करोदित्येवार्थः कर्तव्यः । युद्धं च तस्य कुत्सापरपर्यायेणैतशेन । इन्द्रश्च तस्मिन् युद्धं कुत्सस्य सारिथः ॥

# अष्टमं प्रकरणम्

### शुष्ण एव स्वश्वपुत्रः सूर्यः

सूर्यस्य शोषिका शक्तिरेका विद्यते। सा त्वासुरो। सोऽयं शोषकः सौरोंऽशो निगमेषु शुष्ण इत्युच्यते। तदंशसम्बन्धात्सूर्योऽपि शुष्णः। "शुष्णस्य चिद्रन्दिनो रोरुवद्दना" १. ४४. १। इति सूर्यपरतया शुष्णपदस्य प्रयोगः। अंशांशिनोरभेदो यथा रविः शुष्ण उच्यते तथा शुष्णोऽपि रविरुच्यते। तस्य शुष्णस्यायं तेजोंशावतारः स्वश्वस्य पुत्रः। तस्मादस्य दिव्यविभूतेरप्यासुरीप्रकृतिरविरुद्धा। किं प्रमाणं स्वश्वपुत्रः सूर्यः शुष्ण इस्तत्रेति चेत्। पश्यतेमामृचम्—

''मुषाय सूर्यं कवे चक्रमीशान भोजसा। वह शुष्णाय वधं कुत्सं वातस्याश्वैः॥''

ऋ. सं. १७५, ४. अगस्यः।

कवे हे सर्वज्ञ इन्द्र। ओजसा अन्तः सारेण। ईशानः महासमर्थः। (त्वम्) सूर्यं सूरसम्बन्धि। चक्रं रथचक्रम्। मुबाय अमुष्णाः रथात्पृथगकरो- दिखर्थः । किन्न शुष्णाय शोषकाय तस्मै सूर्याय । वधं हन्तारम् । कुत्सं तन्नामकम्मष्मिम् । वातस्य । अश्वः । वह अवहः अनयः । शुष्णं हन्तुमश्वः कुत्समनय इत्यर्थः । अत्र पूर्वोधं चक्रहरणकथालिङ्गादुत्तराधं वाताश्वेवहनालिङ्गाचेयमृक्सर्य-कुत्ससंगामप्रकरणस्थेत्यत्र न कश्चित्संशयः । तस्मात्पूर्वप्रकृतः सूर्य एवात्र शुष्णः । कुत्सेतशयोः सूर्य-शुष्णयोश्चाभेदमविज्ञानतो वेदार्थप्रकाशकारस्य स्वपूर्वोक्तविरुद्धं यथेष्टाध्याहारयुक्तं सविकल्पं व्याख्यानमत्रोपेक्ष्यम् । शुष्णाय वधं हन्तृशस्त्रं वह प्रयुक्षव । अनन्तरं तं हत्वा कुत्सं वातस्याश्वः वातवेगैहतस्य शुष्णस्याश्वः संयोजयेति तन्मतेनार्थः । पूर्वोत्तरार्धयोनीस्त सम्बन्धः । यद्वा शुष्णं हन्तुं कर्तनसाधनशस्त्रं गृदीत्वा वाताश्वेगैच्छेति तात्पर्यम् । अत्रापि पूर्वोत्तरार्धयोर्थापूर्वं सम्बन्धाभावः । सति सम्भवे सम्बन्धो न्याय्यः । सूर्य-कुत्ससङ्ग्रामस्यान्यत्रोक्तत्वादुत्तरार्धे कुत्स-प्रस्तावस्य विद्यमानत्वादस्ति सम्बन्धभावः । पूर्वोर्धे हि कुत्सप्रकरणद्योतकं सूर्य-रथचक्रहरणं विणितम् । यत्रोत बाधितेभ्यश्चकं कुत्सायेति निगमान्तरे हि सूर्यरथचक्र-हरणं कुत्सार्थं दर्शितम् ।

इमे च द्वे ऋचावत्र भवतः—

''उशना यत्सहस्यैरयातं गृहमिन्द्र जूजुवानेभिरश्वैः। वन्वानो अत्र सरथं ययाथ कुत्सेन देवैरवनोई शुष्णम्॥''

ऋ. सं. ५. २९. ९. गौरवीतिः।

इन्द्रायत् यदा । सहस्यैः अभिभवनशक्तिमद्भिः जूजुवानैः शीघ्रगमनैः । अश्वैः । (त्वम्) उद्याना एतन्नामकऋषिश्च । गृहं प्रकरणात्कृत्सगृहम् । अयोतम् । अत्र अस्मिन्काले वन्वानः कुत्सेन याच्यमानः । कुत्सेन तन्नामकेन ऋषिणा । सह सर्थं समानमेकं रथम् । ययाथ जगन्थ । देवैः स्वानुचरैर्मरुद्भिः सह मरुद्वतार-पुरुषा एवात्र ऋषेर्हेत्यस्थाः । ग्रुष्णं शोषकं प्रतिवीरम् । अवनोर्ह प्रापः खलु । अत्र युद्धाय कुत्सेन सहैकरथस्य भगवतः शुष्णं प्रति प्रस्थानमभिहितम् ।

प्रकरणाविच्छेदेनोत्तरस्यामनन्तरं चरित्रमुच्यते ।

"प्रान्यचकमबृदः सूर्यस्य कुरसायान्यद्वरिवो यातवेऽकः । अनासो दस्यूँरमृणोवधेन विदुर्योण आनुङमृधवाचः"॥

ऋ. सं. ५. २९. १०. गौरवीतिः।

हे इन्द्र सूर्यस्य अन्यत् एकम् । चक्रं रथचक्रम् । प्रावृहः रथात्पृथगकरोः । अन्यत् इतरत् । चक्रं कुत्साय । वरिवः धनम् यातवे यातुम् । रणकार्योपयोगायेति भावः । रणेन हि धनं प्राप्यते । अकः अकरोः । यत्पृथक्कृतं तद्विच्छिद्यैव पृथक्-कृतमिति न तद्रणणकार्योपयुक्तं भवेत् । अन्यदेवाविच्छित्रमुपयोक्तमर्हमिति तथोक्तिः । एकं चकं छिन्नमन्यचकं कुत्सायायत्तीकृतिमिति भावः। सूर्यरथचकस्य रणोपयोगं चोत्तरत्र निरूपिष्यामः। द्वितीयचकस्य कुत्सायायत्तीकरणात्सूर्यविजयोऽनुक्तोऽपि गम्यते। तिस्मन्न विजिते कथं तच्चकं रात्रीवैशे स्यात्। एतेन कुत्स एतराश्च न द्वाविति प्रागुक्तं स्थिरीकृतम्। यदि कुत्सो नैतराः स्यात्कथमेतत्सार्थमेव जितस्य सूर्यस्य रथचकं कुत्साय वशीक्रियेत। अपि चैतेन पूर्वं द्विचकस्य सूर्यरथस्यैतरायुद्धे चक्रमेकमपहतमिन्द्रेण ततः प्रभृति सूर्यरथ एकचकोऽभूदिति सायणभाष्यैकदेशमतं प्रत्युक्तं भवति एदर्धर्चतात्यर्याकोचने सूर्यस्यैकमपि रथचकं न परिशिष्टम्। एकं भग्नम्। अन्यत्कुत्सायायत्तीकृतम्। अयं च सूर्यः सूर्यवतारपुरुषः स्वरवपुत्रः न साक्षात्सूर्य इति विषयः पाठकैर्ने विस्मर्तव्यः।

तिसान्युद्धे सूर्यस्य चक्रायुधं छिन्नमिन्द्रेणेति तद्भाष्यैकदेशमतं चानेन परास्तम्। चक्रद्वयोक्तितो रथचक्रयोरेव स्फुटं प्रतीतेः।

पूर्वमन्त्रप्रकृतः शुष्ण एवायं सूर्यः प्रकरणैक्यान् ॥

अधोत्तरार्धर्चस्यार्थः दस्यू शुष्णानुषरान् वधेन हन्त्रा कुरसेन द्वारा। अनासः आस्परिहतान छिन्नरार्धानिति यावत् । विधेयिवद्योपणिमदम् । अमृणः अघातयः। अन्तर्भावितणिच्कः प्रयोगरछान्दसः। (किञ्च) मृध्रवाचः हिंसकवाचः रात्रन् दुर्योणे-दुर्गस्थाने । न्यावृणक् अघातयः। अत्र दुर्योगस्थानिछङ्गान्मध्रवागगुणिछङ्गाच्चैते कुत्सरात्रवः कुयवस्तदनुषराश्चेति गम्यते। कुयवागेवहि वर्णछोपात्कुयवः। तस्य स्थानं दुर्योणम्। तत्कुयवप्रकरणे निरूपिष्टयामः॥ इतश्च शुष्ण एव स्वश्वपुत्रः सूर्यः।

"स्वं कुत्सेनाभिशुष्णमिन्द्र अशुषं युष्यकुयवं गविष्ठौ। दश प्रिपत्वे अध सूर्यस्य मुषायश्रकमिववेरयांसि"॥ ऋ. सं. ६.३१.३. सुद्दोत्रः।

इन्द्र। अशुषं शोषियतुमशक्यम्। शुष्णम्। कुयवं कुयवनामकं च। गिवष्टौ गौर्भूमिरिष्यतेऽस्यामितिगिविष्टिः भूम्यार्था आजिः। तस्याम्। दश दश दिनानि। कुत्सेन कुत्सिर्षणा द्वारा अभियुध्य अभियोधयः अत्राप्यन्तर्भावितणिच्कः प्रयोगः। अध एकादशेऽह्नि प्रपित्वे समीपे (गत्वा) सूर्यस्य पूर्वप्रकृतस्य शुष्णस्य। चकं रथचकम्। मुषायः अपाहरः रथात्ष्रथगकरोरित्यर्थः। रपांसि पापकारीणि रक्षांसि अविवेः दूरीकृतवानसि। अत्रापि पूर्वार्धचप्रकृतयोः शुष्णकुयवयोरन्यतरः सूर्यां वक्तव्यः। शुष्ण एव निगमान्तरबलादवयवार्थत्र सूर्ये इति सुवचम्। अस्य च शुष्णस्याशुष इति नामान्तरमस्तीति वाचकैर्ने विस्मर्तव्यम्। अदृष्टवशात्सायणः शुष्णाशुषौ न पृथक्कृतवान्। एतं शुष्णसूर्ययोरभेदमुत्तरत्रापि दृढीकरिष्यामः॥

# नवमं प्रकरणस्

## सुश्रवास्तूर्वयाणः कः ?

वैदिकसाङ्गामिकेतिहासेषु प्राधान्येन पञ्च वीराः सुप्रसिद्धाः। पैजवनः सुराः, अतिथिग्वो दिवोदासः, वैद्धिन ऋजिश्वा, आङ्किरसः कुत्सः, सुश्रवास्तूर्वयाणश्चेति । दाश्रराङ्गयुद्धनायकः सुदाः। शाम्बरयुद्धनायको दिवोदासः। पैप्रवयुद्धनायक ऋजिश्वा। शुष्ण-कुयवयुद्धनायकः कुत्सः। विंशतिज्ञनराजयुद्धनायकः
सुश्रवास्तूर्वयाणः एतेषु सुश्रवास्तूर्वयाणः क इति चिन्त्यते। तूर्वं यानं यस्य सः
तूर्वयाणः। उवीं तुर्वी धुर्वी हुर्वी धुर्वी हिंसार्थाः इति हिंसार्थोचुर्वीधानोर्व्युत्पन्नोऽयं
तूर्वशब्दः। यानं च रथोऽश्वो गजो वा। प्रकृते रथो प्राह्यः। कारणमुत्तरत्र स्पष्टं
भवेत्। शत्रुहिंसकरथ इति तूर्वयाणशब्दस्यार्थः। सुश्रवा इति नाम। अस्य
विंशतिजनराजयुद्धाभिधायिकेयमृग्भवति—

''त्वमेताञ्जनराज्ञो द्विर्दश अबन्धुना सुश्रवसोपजग्मुः। षष्टिं सहस्रा नवतिं नवश्रुतो निचक्रेण रथ्या दुष्पदावृणक्॥

ऋ. सं. १.५३.९. सब्यः।

इन्द्र श्रुतः प्रख्यातः त्वम् अबन्धुना सहायरिहतेन सुश्रवसा तन्नामकेन राज्ञा सह। उपजग्मुषः युद्धार्थमुपगत नतः। द्विद्वेश त्रिंशतिसङ्ख्याकान्। जनराज्ञः राक्ष-सेश्वरान्। षष्टिं सहस्ना षष्टिसहस्रसङ्ख्याकाँस्तदीयसैनिकान्। नवितं नवितसङ्ख्याकान्दरुपतीन् नव नव संख्या कान्त्सेनापतीश्चं। रघ्या रथसम्बन्धिना दुष्पदा दुष्टपादेन। चक्रेण द्विवचनार्थ एकवचनम् व्यत्ययेन न्यवृणक् अनाशयः। रथचक्राभ्यां शत्रू नचूर्णय इति भावः। अयं च भयङ्करो रथः सुश्रवस एव भवित। अत एव स उत्तरस्यामृचि तूर्वयाण उच्यते। शत्रुषु रथस्य चारुयिता च सुश्रवा एव। तथाऽपि रथाधिष्ठातृ अस्त्रात्मकं ब्रह्मेन्द्रं भवित। तस्मादेतिद्वंशितजनराजवधकर्माद्धन्तमेन्द्रं वर्ण्यते। अत्रैषा भवित।

"स्वा युजा निरिवदःसूर्यस्य इन्द्रश्रकः सहसा सद्य इन्दो । अधिष्णुना बृहता वर्तमानं महो दुहो अपविश्वायुधायि"॥

ऋ. सं. ४. २८. २. वामदेवः ।

इन्द्र हे सोम । त्वा त्वया । युजा सहायेन । त्वत्पानपवृद्धबल इत्यर्थः । इन्द्रः । सहसा शक्तया । सद्यस्तत्क्षणे । अधिष्णुना अधिष्ठात्रा बृहता अस्तदूपबृहत्साम्ना वर्तमानं चरत्। सूर्यस्यैतरारात्रोः खश्चपुत्रस्य। चकं रथचकम्। निरिवदत् प्रभाज्या-पातयत्। (तदानीम्) महोद्रुहः महतो द्रुङ्गामकस्य कुयविपतुः विश्वायु सर्वे बलम् । अपधायि अपहृतम्।

सायणाचार्यस्तु बृहता वर्तमानिस्यस्थान्त्रिक्षेण चरिद्यर्थं कृतवान । तच्च सश्चपुत्रस्र्येपकरणविरुद्धत्वाच्चिन्त्यं व्याख्यानम् । तन्मतेन महो दुह इत्यस्य महतो द्वोग्धः स्र्येस्येद्यर्थः । साक्षात्स्र्यां निख्विलिष्ट्रितो महान्द्रोही ऋषिणोच्यत इत्याश्चर्यम् । दुगाह्मयः कुयवित्वेवात्रोच्यते । तस्य दुगाह्मयत्वं चोत्तरत्त्र प्रदर्शियव्यामः । युद्धं चैतत्कुयवकुत्साप्रजयोर्भू निमित्तम् । कुयवस्य सहऽयो योद्धा महावीरः शुष्णापरपर्यायः स्वश्चपुत्रः सूर्यः । तस्य पराजये कुयवस्य पराजयोऽपि सिद्ध इति तित्वतुः पुत्रजयकाङ्क्षियः शुष्णपराजये सर्वं बल्लं गतमित्युक्तिः सङ्गतेव भवति । स्वश्चपुत्रः सूर्यं एव शुष्ण इति पूर्विस्मन्प्रकरणे स्थापितम् । अन्येन लिङ्गेनः चेदं द्वीभवति ।

''महोद्रुहो भपविश्वायुधायि वज्रस्य यस्त्रतने पादि द्युष्णः''॥

ऋ. सं. ६. २०. ५. भरद्वाजः /

इत्यर्धचे निगमान्तरे प्रथमः पाद उदाहृतपूर्वमन्त्रचतुर्थचरणतुल्योऽर्थतः शब्दतश्च तत्सूर्यप्रकरणम्। इदं शुष्णप्रकरणम्। सूर्य-शुष्णयोरभेदे ऋचोः पादैक्यमुप-पन्नतरं भवति। ननु सूर्यशुष्णौ भिन्नावेव कुत्सश्चत्र । तस्सादुभयोरिप पराजये तुल्यं द्वहो निःशेषबळश्चपणमिति चेन्नैषा युक्तः। अन्यतरस्य शेषत्वेऽपि जयप्रत्याशायाः सम्भवात्। कुत्सश्चोः शुष्णस्यैव प्राधान्येन निगमेषु प्रसिद्धत्वाच्च।

प्रकृतमनुसरामः । स्वश्वपुत्रस्याशक्तयुपाधिभूतो रथ एव भागवास्त्रमुच्यते । भागवराह्यो रथपर्यायो गुप्तभाषायाम् । यथा —

"एतं वां स्तोममिश्वनावकर्म अतक्षाम भृगवो न रथम्"।

ऋ. सं. १०. ३९. १४. घोषा 🕨

अश्विनौ हे नासत्यौ। एतम् वाम् युवयोः। स्तोमम् स्तोत्रम्। अकर्म अकर-वाम। न यथासादृश्यार्थकोऽयं नशब्दः। भृगवः रथकाराः। रथम्। अतक्षाम तक्षन्ति। उपमेयसमपुरुषत्वं छान्दसम्। व्यत्ययेन लड्थं लङ् । अत्र भृगुशब्दो रथशिल्पिपरतया प्रयुक्तः। भृगूणामिदं कर्मभार्गवं रथः। तदेवास्त्रं भार्गवास्त्रम्।।

किं पर्यवसन्नम् ? रात्रुविनाशकरथः सौवश्व्यः सूर्ये एव सुश्रवास्तूर्वयाणः । अत्रेदमन्यहिङ्गं भवति ।

#### नवमं प्रकरणम्

''त्वमायविथ शुश्रवसं तवोतिभिस्तवत्रामभिरिन्द् तूर्वयाणम् । त्वमस्मै कुत्समतिथिग्वमायुं महे राज्ञे यूने अरम्धनायः''॥

ऋ. सं. १. ५३. १०. सब्यः 🕨

इन्द्र । त्वम् । तूर्वयाणम् शत्रुहिंसकरथम् । सुश्रवसं एतन्नामकम् । तव । क्रितिभः रक्षणैः तव । त्रामिभस्नायकैः वलैश्च । अविथ अरक्षः । त्वं महे महते । यूने युवकाय । राज्ञे सुश्रवसे कुत्सं आयुम् । अतिथिग्वं (च) अरन्धनायः वशीकृतवानिस । अतिथिगोः पुत्रत्वाद्वोदासाऽतिथिग्व उच्यते तवानुम्रहात्त्वोयाणः सुश्रवाः कुत्सायु-दिवोदासान् जितवानिस्पर्थः । अत्र सायणः सुश्रवस्तूर्वयाणौ पृथग्व्यक्ती कृत्वा व्याख्यातवान् । उत्तरार्धे तु वारत्रयजेतारं सश्रवसमेवाङ्गीकरोति । यदि सुश्रवसस्तूर्वयाणोऽन्यः कथमस्मै इति पदं प्रयासन्नं तूर्वयाणं विहाय सुश्रवसमिमिदध्यात् । तस्माच्चिन्त्यं तद्वयाख्यानम् । अत्र सुश्रवसः रात्रुषु कुत्सोऽन्यतमः शुष्णस्य च कुत्सः शत्रुः एकदा सुश्रवसा जितः तं जेतुं कुत्सः पुनर्यत्नं स्पर्धमानश्च-कारेत्युपपन्नतरं भवति । तदिदं छिङ्गं शुष्णसुश्रवसोरभेदे ।

तूर्वयाणपदं न केवछं सुश्रवसो गुणकृतं विशेषणम्। अपि तु यौगिकं नामान्तरं च भवति । पश्यतैतामृचम् । यत्र तूर्वयाणपदेनैव सुश्रवा उच्यते ॥

> ''प्रतत्ते भद्य करणं कृतं भूत्कुत्संयदायुमतिथिग्वमस्मै । पुरु सहस्रा निशिशा भभिक्षामुत्तूर्वयाणं धषता निनेथ''॥

> > ऋ. सं. ६. १८. १३. भरद्वाजः।

(हे इन्द्र) अद्य। ते तव। तत्करणं तत्कर्म। प्रभूत् प्रभवति। यच्छ ब्द-वाक्येन तत्कर्म विशिष्यते। यत् कुत्सम्। आयुम्। अतिथिग्वं च। अस्मै वक्ष्य-माणाय तूर्वयाणाय वशीकृतवानसीति शेषः। पुरू सहस्रा बहूनि सहस्राणि सैन्यानां कुत्सादीनामिति सिन्नकर्षोत्प्रतीतिः। क्षां पृथिवीम्। अभिनिशिशाः अपातय इत्यर्थः। धृषता धर्षकेण निजेन वोर्येण। तूर्वयाणं शत्रुहिंसकरथम् सुश्रवसम्। उन्निनेथ उदनयः। उन्नतमकरोरित्यर्थः। कुत्साय्वितिथग्वजयादयंः तूर्वयाणः सुश्रवा एवेति सिद्धयित।।

सुश्रवसं तुर्वयाणमजानतः स्वोक्तं तूर्वयाणं पृथग्व्यक्तिं च विस्मरतः सायणस्य व्याख्यानमत्रोपेच्यम् । तस्य मतेनात्र तूर्वयाणस्त्वरितगमनरथवत्त्वार्थयोगाच्छम्बरा-सुरः शम्बरस्त्वरितगमनरथ इति न काण्यस्ति निगमेषु प्रसिद्धिः ॥

कुरसाव्यतिथिग्वानां सम्बन्धिनो बहून्वीरानिन्द्रो घातितवानित्यत्रान्यच्चास्तिः प्रमाणम् ॥ "क्षध्वर्थवो यः शतमा सहस्रं भूम्या उपस्थेऽवपज्जघन्वान् । कुस्सस्यायोरतिथिग्वस्य वीरान्न्या वृणग्भरतासोममस्मै" ॥ ऋ. सं. २. १४. ७. गृस्समदः ॥

हे अध्वर्यवः । य इन्द्रः । कुत्सस्यायोरितिथिग्वस्य वीरान् । श्रतं सहस्रं स्थ्रसङ्ख्याकान् जघन्वान् घातयन् । भूम्याः उपस्थे तते । अवपत् पातयामासेत्यर्थः । अपि च न्यावृणक् मारितवान् । अस्मै इन्द्राय । सोमं । भरत । सर्वेष्वरयसुरवधेषु भक्तैः कारितेष्वपि ऋषिभिः सङ्ग्रामाभिमानी देव इन्द्र एव कर्तोच्यते । तस्मात्ता- हशेषु स्थलेषु क्रियापदानि अन्तर्भावितणिच्कानि क्रेयानि । लक्षणापेक्षया तस्यैव लाघवात् । अस्यामृचि सायणः कुत्सस्यायोरितिथिग्वस्य वीरानित्यत्र मध्ये प्रति- द्वन्द्विन इत्यध्याहृत्य व्याख्यातवान् । कुत्सादीनां त्रयाणां मिलित्वैकत्र कीर्तनात्सुश्रवो- युद्धमेवात्र सार्यते । तस्मान्नाध्याहारः क्रमविरुद्धः कर्तव्यः । सुश्रवोयुद्धे कुत्सादीनां जितत्वान चार्थवरोवरोयः ।।

योऽयं प्रसिद्धान्कुत्समायुं दिवोद।सं च जितवान् । विंशति राक्षसेश्वराँश्व इतवान् स सुश्रवास्तूर्वयाणः कः ? स्वश्वपुत्रः सूर्य एवायं नामतः सुश्रवाः । शत्रु-हिंसकभयङ्कररथवत्त्वात्तूर्वयाणः । सुश्रवा इत्यत्र व्युत्पत्तिस्तु शोभने श्रवसी कर्णी यस्य स सुश्रवाः ॥

स्वश्वपुत्रस्य भयङ्कररथवत्त्वाद्देवेन्द्रस्य तद्रथचक्रभञ्जनमद्भुतं कर्मोच्यते । परयतात्रान्यामृचम् —

> ''त्वं पुरं चरिष्णवं वधैः ग्रुष्णस्य सम्पिणक्। त्वं भा अनुचरो अधद्विता यदिन्द्र हृज्यो भुवः"॥ ऋ. सं. ८. १. २८. मेधातिथि-मेध्यातिथी॥

हे इन्द्र। यत् यस्मात्कारणात्। भाः प्रकाशमानस्त्वम्। शुष्णस्य। चरिष्ण्वं चरणशीलम्। पुरं दुर्गं रथ एवात्र कात्रभिरभेदात्वाच्चरणशीलं दुर्गमित्युच्यते सादृश्यात्। वधैः प्रहरणैः। सम्पिणक् व्यचूर्णयः। अध अनन्तरम्। अनुचरः तवानुयायी कुत्सः। द्विता द्विवधान् शत्रून्। शुष्णं तद्नुचरान् कुयवं तद्नुचरान् चेट्यर्थः। हतवानिति शेषः। (तस्मात्) त्वं ह्व्यः। भुवः अभवः॥

कुरसस्य द्विविधशत्रुनाशनेऽन्येयमृग्भवति—

''तदिन्द्राव आभर येना दंसिष्ठ कुख्वने । द्विता कुःसाय शिइनथो निचोदय ॥''

ऋ. सं. ८. २४. २५. विश्वमनाः ॥

दंसिष्ठ शत्रुनाशक । हे इन्द्र । येन रक्षणेनाकृत्वने त्वदीयमाराधनं कुर्वते । कुत्साय । द्विता द्विविधानरीन् । शिश्रदः अहिंसीः । अपि च निचोदय कुत्सं प्रेरितवानसि । भूतार्थे छोट् । तदवः रक्षणम् । आभर असमध्यमिति शेषः ॥

प्रकृतमनुसरामः । इतश्च शुष्ण एव सुश्रवास्तूर्वयाणः ॥

"अजावृत इन्द्र शूरपत्नीर्यां च येभिः पुरुहूत नृनम्। रक्षो अग्निमशुपंतूर्वयाणं सिंहो न दमे अपांसि वस्तोः॥"

ऋ. सं. १. १७४. ३. अगस्यः॥

हे पुरुहूत। येभिः याभिः सेनाभिः। छान्दसो लिङ्गव्यत्यः। नूनं निश्चयेन। द्यां च आकाशं च। शूरा आवृण्वन्नित सिन्नद्भर्षं बलाद्योग्याध्याहारः (ताः) वृतः आवृण्वतीः। शूरपत्नी शूराः पतयो यासां ताः शूरपत्नयः सेनाः। ताः हे इन्द्र अज अगच्छः। अग्निम् अग्निसहश्चमप्रेसरं वा। तूर्वयाणं शत्रुहिंसकरथम्। अशुषं शुष्णम्। दमे स्वकीये गृहे। अपांसि कर्माणि। बस्तोः कर्तुम्। सिहो न सिंह इव रक्षोः अरक्षः। कुत्सादिभिर्जनराजविंशत्या वा सुश्रवसो युद्धे भगवता कृतं रक्षणमेवात्र वर्ण्यते। अशुष-तूर्वयाणशब्दयोविंशिष्टामन्यत्र निगमेषु प्रयोगविधामलक्षी-कुर्वतः सायणस्य क्षिष्टं व्याख्यानमत्रोपेच्यम्। आशोषियता आशुषः आशुष एव किल अशुषः। तूर्णगमनः किल तूर्वयाणः। तूर्णगमनस्तुरयाण एव स्यान्न तूर्वयाणः। "वृत्रं यदिन्द्व तूर्वसि" ८ ८८. ६. इत्यादयः प्रयोगाः ऋचां हिंसार्थे तूर्वधातोरभ्यासं दर्शयन्ति। अशुषशब्दः पूर्णायां संहितायां शुष्णपरतयेव प्रयुष्यते।।

''त्वं कुत्सेनाभि शुष्णमिन्दाशुषम्'' ६. ३१. ३. ''इन्द्रो यः शुष्णमशुषं न्यावृणक्'' १. १०१. २.

''इन्द्रो यः शुब्जमश्चपं न्यावृणक्'' १. १०१. २. ''कुरसाय शुब्जमश्चपं निवर्हीः'' ४. १६. १२.

<sup>'वधै</sup>ः शुष्णस्याशुषस्य मायाः'' ६. २०. ४.

"यः शुष्णमशुषं यो ब्यंसम्" २. १४. ५.

''शुष्णमञुषं कुयवं कुत्साय'' २. १९. ६.

#### इत्युदाहरणानि ॥

तस्मादत्रापि रूढिवलादशुषशब्दः शुष्णपर्याय एव स्वीकर्तुमुचितः । अग्तिः शब्दस्तु रूढिमपरित्यज्ञत्रेव पावकवाचको भूत्वा मुख्यार्थवाधदर्शनात्सादृश्यलक्षको भवति । युद्धप्रकरणं चैतत् । नात्राग्निरक्षावर्णनस्यावसरः । शूर्पत्न्य इत्यपां सेनानां च साधारणं नाम । तस्मात्तत्र श्लेषः । यथा आपः अग्नि शमयितुमागच्छन्ति तथा शत्रुसेनास्तूर्वयाणं शुष्णं शमयितुमागताः । ताभ्यः इन्द्रस्तं रक्षितवानिति तात्पर्यम् । अतं एवाशुषस्याग्निनौपम्यं कथितम् । अपां सेनानां च इलेषेणौपम्य-मग्नेरशुषस्य च रूपकेणेति विशेषः । छन्दस्यपि बह्वोऽस्रङ्कारा दृश्यन्ते । तान्विस्तृत्य प्रदर्शयितुं नेदं स्थलम् ॥

किं पर्यवसन्नम् ? यः सौवइव्यः सूर्यः शुक्रणोऽशुषः स एव सुश्रवास्तूर्वयाणः।

ननु भगवानिन्द्रः कथमसुराय साहाय्यकमकरोत् ? शुष्णोः नैकान्ततो दुष्टोऽसुरः । बल्लिरिय बहुसद्गुणोपेतो भगवद्भक्तश्च भवति ।।

ननु एकदाऽनुगृहीतः पुनरन्यदा कुत इन्द्रेण विनाश्येतेति चेत् । नैषाऽप्य-नुपपत्तिः ॥ यदाऽऽह—

> ''परा पूर्वेषां सख्या वृणक्ति वितर्तुराणो अपरेभिरेति । अनानुभूतीर वधून्वानः पूर्वीरिन्दः शरदस्तर्तरीति ॥''

> > ऋ. सं. ६. ४७. १७. गर्गः ॥

इन्द्रः । पूर्वेषां पूर्वभाविनामाराधकानाम् । सख्या सख्यानि । परावृणिकि परिवर्जयति । वितर्तुराणः तान् अतिकामान् अपरेभिः नृतनैराराधकैः सह । एति गच्छति । अनानुभूतीः अपरिवरणाः प्रज्ञाः । अवधून्वानः त्यज्ञन् । पूर्वीः शरदः पूर्वान्कालान् पूर्वकालसख्यानीति लच्योऽर्थः । तर्तरीति अतिकामति । एकदाऽनुगृह्यनन्नपि स एवानुगृहोतो दुरहङ्कारवशादात्मानं यदि विस्मरेत्तिमिन्द्रो निगृह्यातीत्यर्थः । एकदा निगृहोतो भक्त्या यद्यात्मानमाराधयेदित्यत्र न पृथग्युक्तिः प्रदर्शनीया । नृत्सवोऽत्र निदर्शनम् । ते भगवतैकदा निगृहोताः—

"इन्द्रेनैते तृत्सवो वेविषाणा आपो न सष्टा अधवन्त नीचीः"॥ ऋ. सं. ७. १८. १५. वसिष्टः॥

त एवान्यदाऽनुगृहीताः—

''वसिष्ठस्य स्तुवत इन्द्रो अश्रोदुरुं तृत्सुभ्यो अकृणोदुलोकम्''॥

ऋ. सं. ७. ३३. ५. वसिष्ट: ॥

तस्मादेकदा निगृहीतस्य कुत्सस्य पुनरन्यदाऽनुप्रहणं च न युक्तयपेतम्।।

## दशमं प्रकरणम्

### शुष्ण एव प्रसिद्धः कर्णः

स्थापितं पूर्वेषु प्रकरणेषु कुत्स एतराश्चेत्येकस्यैव वीरस्य नामनी द्वे। सोवरव्यः, सूर्यः, शुल्णः. अशुषः, सुश्रवाः, तूर्वयाणश्चेत्येकस्यैव पश्च नामानीति। तयोश्च युद्धे एकदा कुत्सः शुल्णेन जितः, अन्ततः कुत्सः शुल्णं हतवानिति च। स्थापितं चान्त्ये युद्धे भगवानिन्द्रः कुत्सस्य सारथ्यं चकारेति च। अथोत्तरेषु प्रकरणेषु जयेतिहासस्य वेदमूळ्त्वं निरूप्यते।।

योऽयं महान्वीरः शुष्णः स एव जयेतिहासे भारतापरपर्याये प्रसिद्धः कर्णः । शुष्णास्य सूर्याशसम्भवत्वं रथचक्रव्यसने प्राप्ते रात्रुतः पराजयः, शोभनकर्णवत्त्वार्थः योगिसुश्रवो नाम चात्रानुमापकानि लिङ्गानि । सहजकुण्डलालङ्कृतकर्णत्वाद्युक्तं हि सुश्रवस्त्वम् ।

इतश्च शुष्ण एव प्रसिद्धः कर्णः--

''पुरा यत्पूरस्तमसो भपीतेस्तमद्रिवः फल्जिगं हेतिमस्य। ग्रुष्णस्य चित्परिहितं यदोजो दिवस्परि सुप्रथितं तदादः"॥

ऋ. सं. १. १२१. १०. कक्षीवान्॥

हे आद्रिवः विज्ञन् । पुरा पूर्वम् । यत् यो हेतिः । छान्दसो लिङ्गव्यत्ययः । सूरः सूर्यस्य तमसो अपीतेः तिमिरतोऽप्ययस्य । कर्तेति शेषः । तम् । फिलगं हेतिं मेधास्त्रम् । अस्य प्रयुक्तवानसि । यत् । शुष्णस्य । परिहितं परिधानवदावरक-मित्यर्थः । कवचक्तपमिति यावत् । दिवस्परिद्युलोकादागतम् दिव्यमिति यावत् । सुप्रथितं शरीरे सुष्ठु प्रथितम् । त्वगन्तरविह्नतिमित्यर्थः । ओजः । अस्ति । तत् । आदः आदत्तवानसि । विश्लष्टं शरीरतः कृत्वा स्वीकृतवानसीति भावः । यद्स्रं सूर्यस्य तेजसोऽपि प्रलयकरं तेन मेघास्त्रेण शुष्णस्य तेजोक्तपं दिव्यकवचमप्रहतवानसीति भावः ॥

कर्णः सहजकवचालङ्कृत इत्यैतिहासिकी प्रसिद्धिः। तच्च वर्म दिव्यते जोरूपमेव न केनापि लोहेन निर्मितम्। तं कवचं भगवानिन्द्रो याचमानः किलापहरत्। सा कथाऽत्रोच्यते। नन्वत्रास्त्रेण कवचस्यादानं न दत्तस्य प्रतिप्रह इति चेत्। सत्यम्। तत्रैषा सङ्गतिः। भगवान्याचितवान्। कर्णश्च दत्तवान्। तथाऽपि शारीरस्य दिव्यते जः कवचस्य त्रचा सहैकी भूय तिष्ठतः कथं दानमादानं

वा साध्यम् १ तदा भगवान्मेघास्नेणादत्तवान् । नान्योऽस्त्युपायः । नन्वयाचमान एव कुतोऽस्त्रेण नादत्तवानिति चेत् । कर्णस्य तदस्रं प्रतिकर्तुं शक्तिर्विद्यते । तस्मात्तद-साध्यम् । दत्ते कवचे तु सत्यवद्धः स प्रतिक्रियां न कृतवान् । ईदृशेन दानकर्मणा कर्णस्य यशोऽद्यापि समुज्ज्वलम् ।।

दाने वैदिकं प्रमाणं च विद्यते—

''एवान इन्द्रोतिभिरव पाहि गृणतः शूर कारून् । उत स्वचं ददतो वाजसातौ पिप्रीहि मध्यः सुषुतस्य चारोः''॥

ऋ. सं. ५. ३३ ७. संवरणः ॥

हे इन्द्र। नः अस्मान्। ऊतिभिः रक्षणैः। अव। एवेति निर्धारणे। हे शूर। कारून् त्वदाराधनं कुर्वाणान्। गृणतः स्तोतृनस्मान्। पाहि। उत अपि च। त्वचं ददतः पुरुषस्य। वाजसातौ युद्धे। सुषुतस्य सुष्ठु अभिषुतस्य। चारोः। मध्वः सोमस्य। पित्रीहि तृप्तो भव। कर्णन सह युद्धेऽस्माकं हिविरिदं गृहीत्वा रक्षको भवेति तात्पर्यम्। अयं च संवरणः पाण्डवपक्षीय ऋषिः। तदुत्तरत्र निरूप्यिष्यामः। त्वचं ददत इति सोमस्य विशेषणं करोति सायणः। रहस्येतिहासान-वोधाद्यथाकथित्रद्वद्वचाख्यानपूरणमेतम्। सम्पूर्णं सूक्तमिदं युद्धे भगवत्साहाय्यकं साक्षात्परोक्षं च वर्णयति प्रार्थयति वा। प्रकृतायामृचि त्वकच स्वक्षणया त्वचा सहैकीभृतं तेजः॥ अन्या च तत्सूक्तस्या ऋगत्र भवति—

"पुरू यत्त इन्द्र सन्त्युक्था गवे चकथोंर्वरासु यु यन् । ततक्षे सूर्याय चिदोकसि स्वे दृषा समन्सु दासस्य नाम चित्"॥ ऋ. सं ५. ३३. ४. संवरणः॥

हे इन्द्र। यत् यानि। इद्रब्रह्म कियमाणा नवीय इत्यादाविव वचनव्यत्ययः। ते तवाउक्था स्तोत्राणि। सन्ति। तानि। गवे जातावेकवचनम् गोभ्योऽर्थाय चकर्थ। आपो घेनवो वा गावः एकत्र वर्षार्थमवप्रहृनाञ्चानमन्यत्र ऋषि-गोधनरक्षार्थं दस्युनाशनं च कर्मणी। किं च उर्वरासु सारवत्तरत्तेत्रेषु निमित्तभूतेषु युध्यन् चकर्थ। स्तोत्र-स्तोतव्यकर्मभेदाध्यवसायेन यत्तच्छन्दार्थयोरन्वयः। उत्तरार्धर्वे परोक्षस्तुतिः। वृषा इन्द्रः। स्वे ओकसि स्वग्रह एव स्थिताय सूर्याय सोवइच्याय। द्वितीयार्थे चतुर्थी। सौवइच्यं सूर्यम्। तत्त्ते सहजकवचादानेन तनूकृतवान्। समत्सु युद्धे षु। दासस्य दस्योः। नाम चित् नामापि। तत्त्ते तनूकृतवान्

तसाज्जयेतिहासस्थं कवचदानं कर्णस्य मूलप्रमाणवदेव भवति। एकस्या-मृचि सूर्यतक्षणाभिधानादन्यत्र त्वचं ददत्स एव प्राह्य औचित्यात्। उपबृहके-तिहासबलाचा। इतश्च शुष्ण एव प्रसिद्धः कर्णः।

"स्रश्चकं प्रवृहजात भोजसा प्रिपत्वे वाचमरुणो सुषाय। तीशान भासुषायति"॥ ऋ. सं. १ १३० ९. परुष्टेपः॥

ईशानः इन्द्रः । ओजसा तेजसा । जातः प्रवृद्धः सन् । प्रिपत्वे समीपे गत्वा । सूरः सूर्यस्य । चक्रम् । प्रवृहत् रथात् पृथगकरोत् । किं च अरुणः सूर्यस्य अन्नापि पष्टप्यर्थे प्रथमा । वाचं वचश्च सुसायित अपाहरत् । आसुसायित आस्मन्तादपाहरत् । इत्यर्धर्चस्यास्य प्रतिपदार्थः । कर्णस्य समये ब्रह्माश्रम नास्फुरादित्यैतिहासिकी प्रसिद्धिः तदेवातोत्तरवाक्येनोच्यते । अत्र वाक्य अस्तमन्त्र-रूपा । तस्या अपहरणम् च विस्मारणम् ।।

त्राह्मणशापेन रथचक्रस्य भूमी मज्जनं गुरुशापाद्श्वविस्मरणं च भारतं वद्ति। तौ शापाविधक्रत्य नास्माकमस्ति वैदिकं प्रमाणम्। तथाऽपि तच्छाप-फिलत्ह्पे रथचक्रभङ्गास्त्रविस्मरणे भगवत्कृते इत्यत्रास्ति प्रमाणबर्धं वैदिकम्। भमस्य रथचक्रस्य भूमौ पात एव भूमौ मज्जनं भारतेऽविण भगवतस्ताटस्थ्यस्य रक्षणायं यत्नः। कोऽयं भगवान्, यस्य ताटस्थ्यं रिश्चतुमैतिहासिकाः प्रयत्न-मकार्षुरिति चेत्। स इन्द्रस्य भगवतोऽवतारः कश्चिन्महापुरुषः। तमुत्तरत्र निह्मपिष्टयामः॥

इतश्च शुष्ण एव प्रसिद्धः कर्णः । कर्णस्य सततं घृणित्विमितिहासे प्रसिद्धम् । "वियुक्तः कवचेनैष सहजेन विचेतनः । कुण्डलाभ्यां च दिन्याभ्यां वियुक्तः सततं घृणी" ॥ इति महाभारते स्थातिस्थसङ्खयाने भीष्मः ॥

शुष्णश्चाशुषः । अशुषत्वं च नित्यं सुखराहित्यम् । शुषं शुषं सुखं न विद्यते यस्य स इति व्युत्पत्तेः । सततं घृणावतां कुतः सुखम् ॥

नन्वन्या व्युत्पत्तिर्विद्यतेऽशुषश्चाब्दस्य। शोषियतुमशक्योऽशुष इति। तस्मिन्नपि निर्वचने कर्णोऽशुषः। तस्य कुण्डले दिव्ये वर्मे च दिव्यं त्रयममृतोद्भवं वदन्ति। यथा—

''भविष्यति महाबाहुः कुण्डली दिन्यचर्मभृत् । उभयं चामृतमयं तस्य मद्गे भविष्यति''॥ वनपर्व ३०६. १८०

कुण्डलयोः कवचस्य चामृतमयत्वात्सोऽन्यैः शत्रुभिर्महास्रैरपि शोषयितुमः शक्यः । तस्मायुक्तं तस्याशुष इति नाम ॥

इतस्र शुंष्ण एव प्रसिद्धः कर्णः । यन्निगमे शुष्णस्य गौरिति नामान्तरमस्ति । इतिहासे कर्णस्य वृष इति । गो-वृषशब्दौ तुल्यार्थौ ॥ कर्णस्य वृषनामत्त्वे भारते बहूनि प्रमाणानि सन्ति। निहर्शनार्थमेकं दर्शयामः।

''ब्रह्मण्यः सत्यसन्धश्च तपस्वी विजितेन्द्रियः। रिपुष्विप दयावांश्च तस्मात्कर्णो वृषः स्मृतः''॥ अर्जुनं प्रति भगवद्वाक्यमेतत्। द्वोणपर्व०

अस्य गोनामवत्त्वे निगमोऽयं भवति— "स्वमायसं प्रतिवर्तयोगोदिंवो श्रदमानमुपनीतमृम्वा । कुरसाय यत्र पुरुहूतः वन्वञ्खुष्णमने परियासिवधैः"॥

ऋ. सं. १. १२१. ९. कक्षीवान्।

गोर्गन्तुः शुष्णस्येति सायनः। पुङ्गवसदृश्चवलत्वाद्गोनाम्नः शुष्णस्येति सरलोऽर्थः सूर्यस्वरूपत्वाद्वा गोनामशुष्णः। आदिलोऽपि गौरुच्यत इति यास्कः॥

सन्त्वेतानि बहूनि छिङ्गानि । प्रत्यक्षं कर्णनाम्ना च शुष्ण ष्ट्यते । तदतीव स्पष्टं छिङ्गं कर्ण-शुष्णयोरीक्ये ।।

> "इन्द्रकुरसा वहमाना रथेन मा वामर्त्या मिप कर्णो वहन्तु । निःषीमद्भयो धमधो निःषधस्थान्मघोनो हृदोवरधस्तर्मासि" ॥

> > ऋ. सं. ५. ३१. ६. भवस्युः।

हे इन्द्राकुत्स हे इन्द्राकुत्सो। अपि किंच। रथेन। वहमाना उद्यमानी नाम् अत्याः अश्वाः। कर्णे कर्णापरपर्याये ग्रुष्णे। वहन्तु अवहन्। भूतार्थे छोट्। सीं एतं ग्रुष्णम्। अद्भयः आकाशात् निर्धमथः निरवाधेथाम्। सधस्थात्स्वस्थानाद्भमेश्च निर्धमयः। मघोनः यजमानस्य (कुत्साप्रजस्य) हृदः। तमांसि दुःखात्मकानि। वरधः निवारयधः। अद्भयः कर्णस्य निर्धमनं सिद्धिबछादाकाशं प्रत्युद्धोनस्य निपातनम्। एतदिधकृत्य प्रकरणान्तरे प्रमाणं दर्शयामः। महाभारतेऽनिमन्योर्गगनं प्रत्युत्पतनं पक्षिराजस्येव भ्रमणं चावर्णिषाताम्। निगमे कर्णस्य तन्नासाध्यं कर्म सिद्धिमताम्। भूननेनिर्धमनं च मारणम्।।

सायणाचार्यस्तु सीमितस्य शुष्णमित्येवार्थं कृतवान् । तथाऽपि तस्य व्याख्याने कर्णः स्तोत्राणि करोतीति व्युत्पत्त्या स्तोता । अप्रसिद्धार्थंकल्पनमेतत् । शुष्णयुद्ध-प्रकरणमध्ये इन्द्राकुत्सयोः स्तोत्यसमीपं प्रति रथेनागमनप्रार्थना प्रकरणविरुद्धा । तस्माच्छुष्ण एव कर्णः ॥

एवं प्रत्यत्तं कर्णनाम्ना निर्देशात्सूर्याशाज्ञात्वात्सुश्रवस्त्वात्सहजदिव्यकवच-वत्वात्तद्दश्चपत्यात्कालेऽस्रविस्मरणाद्गोनामवत्वाद्रथचक्रव्यसने पराजयाच शुष्णो-भारतप्रांसद्धःः कर्ण एव भवति ॥

## एकादशं प्रकरणम्

### विराधपरिहारः

भूयः पूर्वपक्षी प्रत्यविष्ठिते । "ननु कृष्णस्यैवार्जुनः सार्थिक्कः । यथा— "सरन्धयस्मदिवः सारथये ग्रुष्णमग्रुषं कुयवं कुरसाय । दिवोदासाय नवर्ति च नवेन्द्रः पुरोव्यरच्छम्बरस्य" ॥

ऋ. सं. २. १६. ६. गृत्समरः।

सः प्रसिद्धः । सदिवः दीप्तियुक्तः इन्द्रः । सारथयोक्तत्साय । अशुषम् परैः शोषियतुमशक्यम् । शुष्णम् । क्रुयवं क्रुयमानं च । रन्धयत् वशीकृतवान् ॥ उत्तरोऽर्धर्चः कथान्तरसम्बद्धः अत्र क्रुत्स एवेन्द्रस्य सारिथः प्रत्यक्षमुच्यते ।

> ''महो द्वुहो अपि विश्वायुधायि वज्रस्य यत्पतनेऽपादि शुष्णः । पुरुष सरथं सारथये करिन्द्रः कुत्साय सूर्यस्य सातौ''॥

> > ऋ. सं. ६. २०. ५. भरद्वाजः।

वज्रस्य। पतने छत्त्ये। यत् यदा। शुष्णः। अपादि अभवत्। (तदा) महः महतः। द्वहः द्वहनामकस्य कुयविष्तः द्वोग्धः कुयवस्य वा स्वयं शुष्णस्यैव वा। विश्वायु सर्ववछम्। अपधायि हतम्। इन्द्रः सूर्यस्य सूर्यावतारस्य शुष्णस्य। सातौ साधने। सारथयोकुत्साय। सरथं समानरथम्। उरु विशालं यथातथा। कः अकरोः। अत्रापि कुत्स एवेन्द्रस्य सारथिरुच्यते। तस्मात्त्वदुक्तं कृष्णस्य सारथ्यं न सिद्धयितं" इति।।

अत्रेद्मालो बनीयम्--

''वातस्य पर्णिनावह कुस्सम्"

来. 4, 9, 99.

''तोदो वातस्य हर्योः''

ऋ. ४. १६. ११.

''वह कुरसं वातस्याश्वा''

ऋ. १. ७४. ५.

''वह शुष्णाय वधं कुत्सं वातस्याश्वैः'' ऋ. १. १७५. ४.

इत्येतावद्भिः सारध्यं यत्स्पष्टं प्रतीयते कृष्णस्य न तत् कुत्सिवशेषणेन सारिथशब्देन खण्डितं स्यात् । समानोरिथः सारिथिरिति सारिथशब्दार्थः । रिथशब्द इकारान्तोऽपि दृश्यते । "रिथीतमं रिथीनाम्" इत्यादिमान्त्रवर्णिकप्रयोगा उदाहरणम् । एवं योद्धाऽश्वचोदकश्चोभाविप रिथी भवतः । तत्र मुख्यो रिथः । इतरः समानो रिथः । समानत्वं चाप्राधान्यं सूचयेत् । प्रायो रिथाह्वयोरुभयोर्मध्ये योद्धुः प्राधान्यं तत्समानत्वमनन्तरप्राधान्यादश्वचोद्कस्येति सारिथशब्दस्तत्र ह्ढोऽभूत्

प्रक्रतयुगले तु योद्धुरपेक्षयाऽश्वचोदकस्यैव प्राधान्यं माहाभाग्यातिशयाद्भवति । योद्धुश्वात्राप्रधान्यं सर्वथाऽश्वचोदकेन नेयत्वात् । तद्विक्षयेव पूर्वपक्षिणोदाहृत-योमन्त्रयोयोद्धा सार्ध्यशब्देनोच्यते । तत्र रूढार्थस्य बाधितत्वात्तत्सम्बद्धस्या-बयवार्थस्य प्रष्टुणं छक्षणया ।। योद्धुरपेक्षयाऽश्वचोदकस्य प्राधान्यस्चनं छक्षणा-प्रयोजनम् । एवं सामरस्यं स्यात्सर्वेषां निगमवचनानाम् । केवलं सार्ध्यशब्देन प्रतारितानां समन्तादपद्यतां प्राचां व्याख्यानमत्रोपेक्षयम् ।।

नन्वन्योऽस्ति ते विरोधः । वज्रस्य यत्यतनेऽपादि शुष्ण इस्यनेन शुष्णे भगवता वज्रप्रयोगः कृतः इति प्रतीयते । आयुधप्रयोगश्च योद्धः कृत्यम् । न सारथेः । कथमस्य सङ्गतिरितिचेत् । उच्यते । "यत्रोत बाधितेभ्यश्चकः कुत्साय युद्धयते" इस्यनेन कृत्सस्य सूर्येण सह योद्धत्वं प्रसक्षमभिष्टितम् । "वह शुष्णाय वधं कृत्सं वातस्यारवैः" इस्यनेन भगवतोऽश्वचोदकत्वेन सार्धं कृत्सस्य हन्तृत्वं चोच्यते । तदुभयं च गौणं वक्तुमशक्यम् । भगवतो वज्रप्रयोगस्तु योद्धृत्वं विनाऽपि सम्भवेत् । वज्रं च विद्युच्छक्तिः । सा च भगवतो निस्यमधीना । निरायुधस्यापि भगवतः शरीरे नित्यं प्रवहति । तां च दृष्टिद्वारा परस्य शक्तिप्रणाशनाय प्रयोक्तः भगवानिच्छन्पारयेत् । तादशो भगवतः स वज्रप्रयोगः । न स्थूलायुधप्रयोगः । यत्र यत्र वज्रशब्दः स्थूलायुधविशेषपरस्तत्रापि विद्युच्छक्तेरुपाधित्वेनैव तस्य स्थूलायुधस्य वज्रत्वं वक्तव्यम् । न साक्षात् । एवं च वज्रशब्दस्य विद्युच्छक्तिरेव मुख्योऽर्थः । स्थूलायुधविशेष एव गौणोऽर्थं इत्युक्तं भवति । तस्माद्भगवतो वज्र-प्रयोगोऽत्र न सार्थित्वप्रतिबन्धकः ॥

इयं च विद्युच्छक्तिः सर्वेषां च प्राणिनां प्राणशक्तिमनुगृह्वन्ती शरोरे खल्पेनां-शेन प्रवहति । योगिनां तु प्रभूतेनांशेनेति विशेषः । नेत्रयोस्तैजसत्वात्तत्रास्याः प्रसरणमधिकम् । दृष्टिदोषेण प्राणितां कास्यं वृक्षादीनां म्लानता शिलादीनां च भेदस्तस्या एव तेशतः प्रतापः किमु वक्तव्यं वशीकृतच्छक्तेयोंगेश्वरस्य भगवतस्त-त्प्रयोगविषये महाभाग्यम् !!

पश्यत निगमान्तरम्-

"स्वं इत्यदिनद्र कुत्सम।वह शुश्रूषमाणस्तन्वा समर्थे। दासं यञ्कुष्णं कुयवं न्यस्मा अरन्धय आर्जुनेयाय शिक्षन्॥

ऋ. सं. ७. १९. २. वसिष्ठः ।

इन्द्र । त्वम् । त्यत् तदा । समर्थे युद्धे । कुत्सम् । तन्वा शरीरेण । शुश्रूष-माणः परिचरम् आवः ह अरक्षः । यत् यदा अस्मे । आर्जुनेयाय अर्जुनीनक्षत्र-जाताय कुरसाय कार्त्तिकेय-बाहुलेयवदत्र व्युत्पत्तिः । शिक्षन् उपदिशन् । दासं शात्रणासुपक्षपयितारं शुष्णम् । कुयवं कुयवनामानं च अरन्धयः वशीकृतवानसि । शरोरेण शुश्रूषणं शिक्षणं च सारघेरेव भवतो न रथिकस्येति मन्त्रेऽस्मिन्भगवतः सारध्यमेव सूचितं भवति ।

#### अन्येचात्र भवतः—

"स स्वं न इन्द्रिषियसानो अकैईरीणां वष्ट्रषन्योक्रमश्रेः। या इत्था मघवसनुजोषं वक्षो अभिप्रार्थः साक्षि जनान्।। न ते त इन्द्राभ्यस्मद्द्वा युक्तासो अवस्रता यदसम्। तिष्ठारथमधि तं वज्रहस्ता रस्मि देव यमसे स्वश्वः"।।

ऋ. सं. ५. ३३.-२. ३. संवरणः ।

#### अन्ये चात्र भवतः—

वृषन् इन्द्रः। सः प्रसिद्धः। त्वम्। अकैँः स्तुतिमन्त्रैः निमित्तभूतैः। न अस्मान्। धियसानः आयन् हरिणां अश्वानाम्। योक्त्रं नियोजनरङ्जुम्। अश्रेः आश्रयस्व। मघवन्। याः यानश्वान्। जोषं प्रीतिम्।अनु अनुस्त्य। इत्था सत्यं यथा तथा। अर्थः शत्रून्। जनान्। अभि अभिल्रह्म्य वक्षः वोढाऽसि। (किं च) साक्षि सोढाऽसि। भविष्यद्रथें लुङ्लोटौ।।

ऋष्व रमणीया इन्द्रः । यत् यस्मात्कारणात् । अयुक्तासः त्वय्यनिहितिचित्ताः अब्रह्मता अब्रह्मतया । स्तुतिलक्षणामन्त्रराहित्येनोपलक्षिताः । ते अस्माकं शत्रवो जनाः । अस्मत् अस्माकं पक्षात् । ते त्वां द्वितीयार्थे षष्ठी । नाभ्यसन् नाभ्यभवन् नान्छन्दान्नित्यर्थः । यस्मात्तेषां त्वयि भक्तिनीस्ति त्वदाकर्षणक्षमेति हेतुवाक्यस्यस्य तात्पर्यम् । (तस्मात् ) वज्रहस्त । तं प्रसिद्धम् । रथं कुत्सरथम् । अधितिष्ठ । देव स्वश्वः सन् सार्थः सन् । रिहंम योक्तम् । यमसे नियच्छिस । उभयत्रापि वर्तमानसामीप्याद्वर्तमानप्रयोगः । व्यत्ययेन वा लट् ॥

संवरणस्येयं प्रार्थना ।। सम्यग्वृणोतीति संवरण इति व्युत्पत्तिः । अयं चिर्धः पाण्डवपक्षाय कृष्णं सार्थित्वेन वृणोति । महाभारते स्वयमर्जुन एव वृणोति । इदृशं कथासंस्मरणं भगवतो गौरवस्य विशेषतः पोषणायेति क्षन्तव्यम् । अयमेविर्धः ऋगन्तरे त्वचं द्दतो वाजसाताविति कर्णेन सह युद्धे साहाय्यकमेव प्रार्थयत इत्येषा च सार्थित्वेन प्रार्थनाप्रकरणान्महाभारतकथासम्बन्धिन्येव भवतीत्यत्र न कश्चित्संशयः ॥

परिहृतो विरोधः । स्थितं यथानिरूपितं भगवतः सारध्यम् । एतेन—

कुरसायेन्द्रोऽसुरं शुष्णं जिघांसुः कुरसमारमनः। सार्राथं करुपयित्वाऽस्य शत्रुं शुष्णमहँसतः।। इति बृहदेवतायामुक्तं प्रत्युक्तं भवति । सार्थिपदलिङ्गप्रतारितस्य सोक्तिः ॥

न ते त इति मन्त्रे स्वश्वशब्दः सार्थिपरत्वेनास्माभिव्योख्यातः। शोभनाः अश्वाः यस्य स स्वश्व इति व्युत्पित्तः। अश्वपतेरेवेदं पदं युक्तं नाश्वचोद्कस्येति चेत्। अश्वचोद्कस्याप्यश्वेषु निक्षगेणेश्वरत्वान्नासङ्गतिः। प्राचामृषीणां भाषायां स्वश्वशब्दः सार्थो रूढ इत्यस्माकं दृढमनुमानम्। कर्णः सृतपुत्र उच्यते जयेतिहासे। स्वश्वपुत्रो निगमे। अत्र स्वश्वशब्दः सृतजातिपर इत्यस्माकमनुमानम्। यद्याप कर्णस्य पोषकः पिता न स्वयं कस्यापि सारिथः। तथाऽपि प्रायेणाश्वचोदनव्यापारेण जीवतां सूतानां पितः स्यात्। अश्वसम्बन्धादेव सृतानां गन्धवी इति नामापि रूढं स्यात्। यथा नागाराधकानां नागा इति तथा गन्धवीजीविनां गन्धवी इति प्रसिद्धं स्यात्। येषां दृष्टी स्वश्वो न सूतपर्यायः तेषां पक्षे यौगिकार्थं एव वक्तव्यः। तत्र भगवतः स्वश्वत्वं च वातेश्वष्वधकारङ्क्येः।।

## द्वादशं प्रकरणम्

### कुत्स एव प्रसिद्धोऽर्जुनः

स्थापितं शुष्ण एव प्रसिद्धः कर्ण इति । तस्य प्रतिस्पर्धी क्रुत्स एव भारतेतिहासे प्रसिद्धोऽर्जुनः । कर्णप्रतिस्पर्धित्वमेव कुत्सस्यार्जुनत्वे प्रथमं लिङ्गम् ।

पाण्डवस्यार्जुनस्यार्जुननाम प्रसिद्धम् । कुत्सस्यार्जुनेयनाम । उमियमत्येकार्थकम् । अर्जुन्योरुत्तरफलगुन्योर्जात आर्जुनेयः अर्जुनो वा । यथा फलगुन्योर्जातः फालगुनः फलगुनो वा । एकं सतिद्धितं पदम् । अन्यल्छ्प्पतिद्धितम् । भारते उदीच्यपाठे प्रायः फालगुनशब्दो दृश्यते । दाक्षिणात्यपाठे प्रायः फलगुनशब्दः । अत
एवान्ध्रभारते फलगुनशब्दः एव सर्वत्र प्रयुष्यते । अर्थे फलगुनशब्दः । अत
राबदः । फलगुनीशब्दतुलयत्वादर्जुनीशब्दस्य । एवं फालगुनशब्दतुलय आर्जुनेयशब्दः । कुत्स एव प्रसिद्धोऽर्जुन इत्यन्नेदमपरं लिङ्गम् । अर्जुनीशब्दस्योत्तरफलगुनिवाचकत्वे पश्यतैतामृचम्—

''सूर्याया वहतुः प्रागात्सविता यमवास्त्रत्। भघास हन्यन्ते गावोऽर्जुन्योः पर्युद्यते''॥

ऋ. सं. ५०, ८५, १३, सावित्री।

अधासु मधासु । अर्जु न्योः फल्गुन्योरिति सायनः । भारते फल्गुनीनक्षत्र-जातत्वस्यार्थस्य फल्गुनशब्देन फाल्गुनशब्देन वा गतार्थत्वाद्जु नशब्दस्यार्थ-मन्यथा वर्णयति ।।

> इलो० ''पृथिव्यां सागरान्तायां वर्णो मे दुर्लभः समः । शुद्धस्वाद्यवस्वास्य तेन मामर्जुनं विदुः''॥

उत्तरं प्रत्यर्जुनैवाक्यमिदम्। नीलकण्ठ इममर्जुनशब्दमृज धातोर्घ्युत्पन्नं मन्यते। ऋज गतिस्थानार्जनोपार्जनेष्वित्यत्र अर्ज् नं च दीप्तिस्तस्य मतेन। यदयं दीप्तिमत्वात्समत्वाच्छुद्धकर्मकरत्वाच्चार्जु न इत्यर्थ इति वदति। तत्र समत्वममूलम्। मे समो वर्णो दुर्लभ इति मूलार्थः। नाहं सम इति।।

इदं निर्वचनं च कुत्सार्जु नयोरेकत्वसाधनस्यानुकूलमेव भवति । तस्मिन्पत्ते वयं फाल्गुनार्जु नेयशब्दावेव तुल्यार्थावित्यभिधायार्जु नशब्देन तुल्यार्थमन्यत्कुत्सस्य नाम प्रदर्शयामः । तत्रैषा भवति—

ऋ. ''स्वं सत्य इन्द्र धृष्णुरेतौँस्त्वमृभुक्षानर्यस्त्वं षाट्। स्वं ग्रुष्णं वृजये पृक्ष भाणौ यूने कुत्साय द्युमते स चा हन्॥

ऋ. १. ६३. ३.

चुमते दीप्तिमते यूने तरुणाय कुत्सायेति सायनः। चुमानिति कुत्सस्या-साधारणं विशेषणम् । तस्मादेकं नामैव भवति ॥

"भुवत्ते कुत्सः सख्ये निकामः" ऋ. ४. १६. १०.

इति मन्त्रपादे कुत्सो निकाम इति विशेष्यते । निकामो नितरां कमनीयः । नितरां कामयमान इति वा सायनः । उत्तरपादे साक्षाद्भगवत्समानरूपत्ववर्णनात्पू-वीऽर्थो ज्यायान् । निकामशब्दस्यार्थान्तरकल्पने वोत्तरत्र यद्भगवत्समानरूपत्वं कथ्यते तद्प्यलं कुत्सस्य लोकोत्तरं रूपवत्त्वं कथियतुम् ॥

अन्यां पर्यत ऋचम्-

ऋ "सवेतसुं दशमायं दशोणि तृतुजिमिन्दः स्वभिष्टिसुम्नः। भातुप्रं शश्वदिभं द्योतनाय मातूर्नसीमुपसृजा इयध्यै"॥

ऋ. ६. २०. ८.

अत्र कुत्सो द्योतननाम्ना निर्दिष्टः । किं कृत्वा कारणम् १ लोकोत्तररूप-वन्त्वादेव तस्य द्योतन इत्येकं नाम प्रसिद्धम् । इदमेव नाम द्युमत इति समानार्थकेन शब्देन त्वं सत्य इति मन्त्रे प्रोक्तम् । यद्विशेष्यमन्यद्विनेव द्योतनशब्देनात्र कुत्सं वक्ति तद्ज्ञापयति तदिदं छत्सस्यासाधारणं नामेति । सायनस्तु द्योतनाय एतत्संज्ञाय राज्ञे इति व्याख्यातवान् । वेतसु-तुप्रभानां वशीकरणाल्लिङ्गादयोतनसंज्ञश्च कुत्स एव नान्यः । पद्यतात्रान्यामृचम्— "महं पितेव वेतस्ँरभिष्टये तुम्रं कुस्साय स्मादिभं च रन्धयम् । महं भुवं यजमानस्य राजनि प्रयद्भरे तु जये न प्रियाऽऽध्वे" ॥

来. 90. 89. 8.

वैकुण्ठस्येन्द्रस्य गीतास्वेष मन्त्रः । सवेतसुमिति मन्त्रमिमं चान्यत्र प्रकरणे पूर्णतया व्याख्यास्यामः । द्योतनः कुत्स एवेतिदर्शीयतुमत्रोदाहरणमात्रम् ॥

कि पर्यवसन्नम् १ अर्जु नज्ञन्दो यदि दीप्तिमद्वाचकः तर्हि द्योतनशन्दस्य द्युमच्छन्दवत्पर्यायः । तस्मात्तदप्येकं लिङ्गं कुत्स एव प्रसिद्धोऽर्जु न इत्यत्र ॥

परे तु अर्जु नशब्दं वज्जवाचकं मन्यन्ते । पाण्डवोऽर्जु नो वज्जस्य तेजोंशा-वतार इति तेषां दृष्टिः । वज्ज-विज्ञिणोरभेदाध्यवसायात्तस्येन्द्रस्यावतारत्वोक्तिः सङ्गच्छते । भीषणगर्जनसमये स्वस्मित्रशिनमीपतेदिति यदर्जु ननामान्युचारयन्ति तदत्र लिङ्गम् । अर्जुनशब्दस्य वज्जवाचकत्वेत्वेषा भवति ।।

> "इन्द्रो हर्यन्तमर्जुर्न वज्रं ग्रुकैरभीवृतम् । अपावृणोद्धरिद्धिमः सुतमुद्गा हरिभिराजत"॥

> > ऋ. ३. ४४. ५.

अयं च पक्षः कुत्सस्याजु नस्य चैकत्वसाधनायानुकुछ एव भवति । निघण्टौ कुत्सशब्दो वज्रपर्यायेषु पठितः । वज्रपर्यायस्य कुत्सशब्दस्य निर्वचने "तत्र कुत्स इत्येतत्कुन्ततेः । ऋषिः कुत्सो भवति । कर्ता स्तोमानामित्यौपमन्यवः । अत्राप्यस्य वधकर्मैव भवति । तत्सख इन्द्रः शुष्णं जधानेति ।" इति यास्कः । (नि० ३.११.५.) अस्यायं भावः । कुत्सशब्दस्य द्वावथौ वज्रः कश्चिद्यिश्च । वज्रपर्यायत्वे कुन्ततीति कुत्स इति व्युत्पत्तिः । उकारादेश ऋकारस्य । नकारहोपः । सकारागमश्चात्र विकित्यायाम् । ऋषिवाचकत्वे मतद्वयं वर्तते । करोति स्तोमान्कुत्स इति औपमन्यवमतम् । तत्रापि कुन्ततीत्येव व्युत्पत्तिरिति यास्कस्य स्वमतम् । कारणं तत्र तत्सखस्येन्द्रस्य शुष्णवधः । ननु इन्द्रः शुष्णं चेज्ञधान कथं कुन्तत्यर्थयोगी कुत्स इति चेत् नैष दोषः । इन्द्रस्य प्रेरकत्वाच्छत्रहननशक्तिनाथत्वाच सर्वत्र वधकर्त्रत्वं तस्योच्यते । तथाऽपि स येन द्वारा तत्कर्म कारयति सोऽपि वधकृदित्यत्र न कश्चिद्वरोधः । तत्सख इन्द्रः शुष्णं जधानेत्यस्य इन्द्रः कुत्सद्वारा शुष्णं घातयामासेत्येव तात्पर्यम् । अतः कुन्ततेः कुत्स इति ऋषिवाचकत्वेऽपि व्युत्पत्तिः सङ्गच्छते ।।

किं पर्यवसन्नम् ? यदि वज्रवाचकोऽर्जुनशब्दः पाण्डवे वर्तमानः। तर्हि कुत्सश्चब्दस्य स पर्योयः। कुत्सस्य वज्रावतारपत्ते साक्षादेव हि पर्यायत्वमभेदात्॥ इतश्च कुत्स एव प्रसिद्धोऽर्जुनः । अर्जु नस्य श्वेतवाहननाम प्रसिद्धम् । कुत्सस्य ऋष्णाश्वनाम । अर्जु नशब्दवच्छ्वेतराब्दोऽपि सामान्यतो दीप्तिमद्वाचक एव प्राह्यः । न श्वेतवर्णवाचकः । सामान्यतः श्वेतवर्णत्वे तत्र नाम्नि न तावदाधिक्यम् । कुत्ससम्बन्धिनामृष्णाणामश्वानां वाताश्वत्वहिष्यत्वम् । दिष्यत्वस्य चासाधारणदीप्तिमत्त्वमेवानुबन्धी गुणः । न श्वेतवर्णमात्रवत्त्वम् । अथ केनोदेशेन भारतेतिहासकारः ऋष्णानश्वानश्वेतान्वदतीति चेत् । तेषां वाताश्ववत्वं द्योतियतुमेवेति प्रतिभाति । वायुः स्वयं श्वेतवर्णं इत्युच्यते । तस्य पशुश्च श्वेतवर्णं एव प्रिय इत्युच्यते । तस्मात्तस्य ह्याश्च श्वेता इतीतिहासकारस्य दृष्टिः । वायोः श्वेतत्वे द्वे ऋचौ प्रदर्शयामः—

"रायेनु यं जज्ञत् रोदसी इमे राये देवी धिषणा धाति देवम्। अध वायुं नियुतः सश्वत स्वा उतश्वेतं वसुधितिं निरेके॥

ऋ. ७. ९०. ३. वसिष्ठः।

''पीवो अन्नौँ रियमृधः सुमेधाः इवेतः सिषक्ति नियुतामभिश्रीः। ते वायवे समनसो वितरथु विश्वेन्नरः स्वपत्यानि चक्रुः''॥

ऋ. ७. ९१. ३. वसिष्ठः।

तस्य श्वेतपशुप्रियत्वं च ''वायव्यं श्वेतमालभेत'' इत्यादि ब्राह्मणे स्पष्टम् ॥

नन्वेवं चेह्ज-श्वेतशब्दावुभाविष श्वेतवर्णापरावेव भवतामिति चेत्। तत्त्वहष्टया ते श्वेतवर्णा एव भविन्त। अप्सारमयाः सर्वेषां प्राणा एव हि वायोरश्वा
उच्यन्ते। ननु ने वायोविभूतिविशेषा एव नाश्वा इति चेत्। भूषणमेवेदं न दृषणम्।
सर्वस्याश्वदेवताया तद्विभूतय एव रथत्वेन वाहनत्वेनायुधत्वेन च स्तोन्धिः
कल्प्यन्ते। यथा सूर्यस्य सप्त स्विकरणा एव वाहनानि तथा वायोरिष प्राणा एव
वाहनानीत्यत्र न कश्चिद्विरोधः। अपां च शुक्कवर्णत्वमुपनिषत्सु प्रसिद्धम्। व्यक्तिदृष्ट्या
तु तेऽश्वाः सामान्यतो दीप्तिमन्तः। न सर्वे श्वेतवर्णाः। अत्र विशेषमुत्तरत्र वद्यामः।
ननु का तत्त्वदृष्टिः श का व्यक्तिदृष्टिः श उच्यते । कुत्ससम्बन्धिष्वश्वदेषु या
शक्तिदृश्यते सा प्राणानामितशयिता शक्तिः। अतस्ते वातस्याश्वा उच्यन्ते। यानि
श्वारीराणि तेषां तास्तु व्यक्तयः। तत् सम्बन्धात्ते कुत्सस्य। ते प्राणा इति दृष्टौ इवेताः।
अश्वशरीराणीति दृष्टौ यथा—निगमोक्तवर्णाः। तं च निगममुत्तरत्रोदाहरिष्यामः।

कि पर्यवसम्म ? कुत्स ऋजाख्य वाताश्ववान् अर्जुः नः दवेतवाहनः । वाताश्वाश्च तत्त्वतः दवेताः । तस्मात् ऋजाश्च श्वेतवाहनज्ञब्दौ तुल्यार्थौ भवतः ॥

इतश्च कुत्स एव प्रसिद्धोऽजु<sup>र्</sup>नः। कुत्सस्य तद्भातृणां चार्षे सृके ऋगेका दृश्यते—

> स सञ्येन यमित वाधतिश्च स्स दक्षिणे सङ्गुभीता कृतानि । स कीरिणा चित्सनिता धनानि मरुखाक्षो भवित्वन्द्व ऊती''॥

> > 来. 9. 900. 9.

स इन्द्रः सब्येन वामहस्तेन ब्राधतिश्चित् हिंसकानि शत्रुन् यमित निगृह्याति । स इन्द्रः दक्षिणे दक्षिणहस्ते कृतानि यजमानेन कृतानि हवींषि समर्पितानि जपादीनि कर्माणि वा सङ्गृभीता सङ्गृहीता भवति । स इन्द्रः कोरिणा चित्स्तोत्रा द्वारा च धनानि सनिश साधियता भवति । तादृशः मरुत्वानिन्द्रः नः अस्माकम् ऊती ऊतये रक्षणाय भवतु ।।

अहङ्कारवर्जिताः प्राख्य ऋषयः स्वद्वारा भगवानेव विश्वतानि कर्माणि करोतीति पर्यन्तस्तथा वर्णयन्ति स्म । कुत्सस्य सञ्यपाणिना यः शत्रुवधः क्रियतं स्म भगवतेव क्रियत इति पश्यन्तस्ते भ्रातरः स सञ्येन यमित ब्राधतश्चिदित्याहुः । नजु शरीरं कुत्सस्येति चेत् । नैष दोषः । तद्वि भगवत्समिर्पतं भगवत एव भवित । तस्मादत्र कुत्स एव भगवदाविष्टः सञ्येन पाणिना शत्रुन्हन्तीति वास्तविकोऽर्थः । अर्जु नश्च सञ्यसाची प्रसिद्ध इतिहासे । उदाहृतमन्त्रलिङ्गात्कुत्सस्य ध्वनितं सञ्यसाचित्वमेवार्जु नस्योच्यते ॥

ननु नैतल्लिङ्ग् । साक्षादिन्द्रेण समन्वये साध्ये तदाविष्टेन समन्वयः क्रिष्टो मार्गः । तस्मात्साक्षादिन्द्रस्यैव स्वभावोऽयं यत्सव्यहस्तेन शत्रुहननमिति चेत् अस्ति तत्र प्रतिबन्धकम् । यदाह—

"हन्ता वृत्रं दक्षिणेनेन्द्रः पुरू पुरुहूतः।
महान्महीभिः शचीभिः"॥ त्र. ८. २. ३२
भत्र दक्षिणेन हस्तेन ृतृत्रं हन्तेत्युच्यते। अपि चाह।
"भुवो जनस्य दिन्यस्य राजा
पार्थिवस्य जगतस्त्वेष सद्दक्।
घिष्व वज्रं दक्षिण इन्द्र हस्ते
विश्वा अजुर्य दयसे विमायाः"॥

अत्र दक्षिणे हस्ते वज्रं घिष्वेत्युच्यते । तस्मात्सव्येनेति न साक्षादिनद्रस्यः स्वभाव इति वक्तं शक्यः । तस्मायकोक्तं छिङ्गं साधु ॥

इतश्च कुत्स एव प्रसिद्धोऽर्जुनः । अर्जुनः पाण्डोः पुत्र उच्यते । कुत्सः श्वित्रस्य । पाण्डु-श्वित्रशब्दौ तुल्यार्थौ । वेदे कुत्सिपतृत्वेन श्वतः श्वित्रः इतिहासे तसुल्यार्थेन पाण्डुशब्देनोक्तः । ननु श्वित्रशब्दोऽवयवार्थेन श्वेतवर्णवाचकोऽपि श्वित्रनामके द्वेतत्वय्व्यार्थौ रूढः तस्मान्न पाण्डुना समार्थक इति चेत् । इदं साध-कमेव न बाधकम् । पाण्डुरिप द्वेतव्यार्धिमानेब । पाण्डुशब्दस्यावयवार्थभूतः द्वेतो वर्णः यदि साधारणोऽभविष्यत् तिर्हं तं मातृदोषोत्थं नावादष्यदितिहासकारः । सवर्णस्त्वयोग एवेति दोषत्वेन कीर्तनादनुमातुं शक्यते यदाह भारते—

क्लो. ''भविष्यति सुविकान्त कुमारो दिन्न बिश्रुतः। पाण्डुस्वं वर्णस्तस्य मातृदोषाद्मविष्यति''।।

भा. प. ११५. २८..

मातरं प्रति व्यासस्य वाक्यमिदम् । एवं श्वित्र-पाण्डुशब्दौ तुल्याथौं । ननु श्वित्र-पाण्डुशब्दौ पृथयोगवाचकौ वैद्यक इति चेत् । सत्यम् । तथाऽपि अत्र वर्ण-मात्रेण पाडुत्वकथनान्नानायं रक्तक्षयात्पाण्डुवर्णः । अपि तु त्वग्दोषात् । यदि सः पाण्डुरोगी स्याद्विक्वान्तत्वं दूरे । श्वित्रिणस्तु शारीरशक्तिलोपाभावाद्विक्वान्तत्वं नानुपपन्नम् । नन्वेवमपि श्वित्रशब्दो रोगवाचक एव न तद्वद्वाचक इति चेत् । लक्षगयाऽवयवार्थयोगाद्वा तद्वद्वाचको भवति । आर्जुनेयस्य श्वित्रपुत्रत्वे प्रमाणं प्रकरणान्तरे दर्शयामः । एवमुक्तेर्बहुभिलिङ्गेर्वेदयमाणेश्व कुत्स एव प्रसिद्धोऽर्जुनः । वद्यमाणात्साक्षादर्जुननामवत्त्वलिङ्गाच ॥



# त्रयोदशं प्रकरणम्

#### भगवान्कृष्ण इन्द्रस्यावतारः ॥

निगमेषु कर्णार्जुनयोरुपलम्भाज्ञयेतिहासो वैदिक इत्यस्माभिरवगतम्। योऽर्जुनस्य सारिथर्भूत्वा तं महारणाम्बुधिमुत्तारयामास स भगवान्क्रण्णः कः ? निगमेषु इन्द्र एवं कुत्सस्य सारिथरभूदित्युच्यते ॥

''वङ्कू वातस्य पर्णिना वह कुत्समार्जुनेयं शतकतुः''।

ऋ, सं. द. **१.** ११.

#### भारतचरित्रपरोक्षा

''यासि कुत्सेन सरथमवस्युस्तोदो वातस्य हयोंः''। ऋ. ४. १६. ११.

"वह कुस्समिन्द्र यस्मिञ्चाकन्स्स्यूमन्यू ऋजा वातस्याश्वा"। श्वर. १. १७४.

''वह शुष्णाय वधं कुत्सं वातस्याश्वे"। ऋ. १. १७५, ४.

"वन्वानो अत्र सरधं ययाधः कुत्सेन"

ऋ. ५. २९, ९.

"इन्द्राकुरसा वहमाना रथे

雅. 4. 39. 9.

''त्वं रथं प्रभरोयोध मृष्व मावो युष्यन्तं वृषभं दशसुम्''

ऋ. ६. २६. ४. इत्यादिषु।

जयेतिहासस्यस्य भगवतः कृष्णस्य स्थाने निगमेषु भगवानिन्द्रः कथ्यते । कृष्णो भूमौ जातः कश्चन पुरुषः । इन्द्रश्च देवता । कथमनयोरैकात्म्यम् ? एवं संशये प्राप्ते ब्रूमः ।।

कर्णार्जुनसङ्गामप्रकरणस्य इन्द्र इन्द्रस्य तेजोंशावतारपुरुषो भवति । तस्य नाम कृष्णः । अत्रेषा भवति—

> ''भयं चक्रमिषणत्सूर्यस्य न्येतशं रीरमत्सस्माणम् । भाकृष्ण ई जुहुराणो जिघतिं त्वचो बुध्ने रजसो अस्य योनौ" ॥

> > 来. 8. 90. 98.

अयिमन्द्रः सूर्यस्य कर्णस्य चक्कं रथचकं इषणत् प्रैरयत्। रथात्पृथक्कृत-वानित्यर्थः । सस्माणं पलायमानम् एतशम् अर्जु नं निरीरमत् निवारितवान् । कृष्णः कृष्णनामा स इन्द्रः ई कर्णं जुहुराणः कुटिलं चरन् आनिवर्ति क्षारयित पातय-तीत्यर्थः । कुत्र १ त्वचः शरीरस्य बुष्ने मूलभूते अस्य रजसः भूलोकस्य योनी स्थाने । सामान्यतो भूमिः सर्वशरीराणां प्रकृतिः । विशेषतः कर्णस्य । स हि अंशेन नारोत्वमापन्नायाः भूदेन्याः खलु पुत्रः । तत्पृथक्षरिच्छेदे निरूपिष्ठयामः ॥

पूर्णस्य ऋग्वेदस्य भाष्यं कुर्वन्नपि इन्द्रस्य माहात्म्यमजानन् सर्वत्रापि सत्यार्थेध्वंसनाय बद्धकङ्कणः सायनवर्गस्तु अत्रीत्तरार्धर्चमेवं व्याख्यातवान् ॥

जुहुराणः कुटिलं यथा भवति तथा सक्चरन् कृष्णः कृष्णवर्णो मेघः त्वचस्तेजसो बुध्ने मूलभूते रजसोऽस्य उदकस्य योनौ स्थाने अन्तरिक्षे स्थितम् ईम् एनमिन्द्रम् आजिर्घतिं आसिक्चति । शत्रूणां प्रेरिताच्चक्रादेः त्रस्तं ररचेत्यर्थः ॥ अयं पूर्वार्धचित्र्याख्याने स्वश्वपुत्रस्य सूर्यस्य चक्रम् एतशस्य रक्षाये प्रैरयदिति मानवयुद्धसन्दर्भमङ्गीकृतवान् । य एतशं सूर्यस्य चक्रायुधाद्ररत्त भगवान् स किल स्यादिशत्रुभिः प्रयेमाणाच्चक्रादेशीतः किलाभूत् तदा तं मेघो वर्षेण किल निर्भयं चक्रे । वर्षेण ताप एव निवायत् लोके न शत्रुभयम् । अपि च जयादनन्तरं शत्रुभय-वारणमित्यन्यच्चित्रम् । त्वक्शब्दः तेजःपर्यायः किल । तत्तृतीयं चित्रम् । तेजसो मूलं सूर्यमण्डलमेव भवति नान्तरिक्षम् । तेजसो मूलमन्तरित्तमिति नवः सिद्धान्तः । अस्य रज्ञस इत्यत्र इदं शब्दयोगवलादयं लोक एव स्मार्थते । रजसो लोकपर्यायत्वे वहवः प्रयोगाः । सन्ति निगमेषु । रजः शब्दस्योदके सुतरां विरलः प्रयोगः । इदं शब्दयोगि रजः उद्कवाचकत्वे वा भूमिस्थमुदकं कथयेन्नान्तरिक्षस्थम् । अपिचानतरिक्षस्थ इन्द्रो मेघेन कथं सिच्येत ? मेघमण्डलादधः किक्चिद्वर्षेण निजं भयं व्यपोहितुं किमागत इन्द्रः १ यथाकथक्चिद्वयाल्यानपूरणायोद्यक्तरस्य व्याख्यानं यद्यप्युपेक्ष्यं तथापि पण्डितवर्गस्य तत्र विश्वासदेतावद्वक्तव्यमासीत् ।।

अत्र जुद्दुराण इति विशेषणं "त्सरद्गन्धर्वमस्त्रतम् " इत्यत्राक्तां कुटिलगतिं स्मारयति रथचक्रभञ्जनकर्णपातने एकेन कर्मणाऽभवताम् । तस्मिन्कर्मणि कुटिलगतिरावश्यकी । समगतौ रथाश्वा एव लक्ष्यं स्युः। कुटिलगत्यैवरथचक्रं प्रविद्वितुं शक्येत ॥

घृत्तरण-दीप्योरिति घातुः सामान्यतः त्तरतीत्यस्य यावानर्थः जिम्नर्तीत्यस्य तावानर्थः। ''जिघम्येग्नि हिवषा घृतेन'' इत्यत्र दीपयामि हिवषा घृतेन चाग्निमित्यर्थः। न त्तरामीति। क्षरणं च सञ्चालनं तात्पर्यतो गलनं न सेचनम्। क्षराक्षर-शब्दौ परयत। क्षर सञ्चलन इति घातुः। अत्र अन्तर्भावितणिच्कः प्रयोगः। तस्माज्ञिघतित्यस्यात्र च्यावतीत्यैवार्थः। मेघस्येन्द्रभयवारणद्वारा तद्रक्षणार्थे सेचने कुटिलगतेः कि स्वारस्यम् ? तस्मात्कुत्सरक्षीन्द्रः कृष्णः स्वनाम्नैवाभिधानात्। अंश-म्लुएक्षयोरभेदाध्यवसायादिन्द्रावतारं कृष्णमिनद्र इत्येव निगमाः प्राद्वः॥ इतश्च कृष्ण इन्द्रस्यावतारः। इतिहासे कृष्णः भौरिक्चयते। श्रूरस्य पौत्र इति कृत्वा। निगमे इन्द्रः शौरदेव्य इत्युच्यते। श्रूरदेव एव नामैकदेशे नामप्रहणमिति न्यायेन श्रूर उक्तः। इन्द्रस्य शौरदेव्यत्वं चावतारसम्बन्धादिति न पृथ्यवक्तव्यम्। अत्रेषोदाहर्तव्या।।

''कर्णगृद्ध मघवा शौरदेव्यो वस्सं निस्त्रस्य धानयत् । अर्जा सुरिर्न धातवे" ॥ ऋ. ८. ७०. १५.

श्रौरदेव्यः श्रूरदेवस्य गोत्रापत्यम् प्रीत्रत्वात् मघवा इन्द्रः कृष्णावतारः नः अस्माकं वत्सं पुत्रं सरिः प्रेरकः पशपालः धातवे क्षीरपानाय क्षीरं दुग्ध्वा पातु- मित्यर्थः । अजां न मेषीं न कर्णगृद्ध कर्णे गृहीत्वा त्रिभ्यः त्रिभ्यो लोकेभ्यः मकाशात् आनयत् आनीतवान् । उडजीवितवानित्यर्थः । पृथिव्याः शरीरम् अन्त-रिक्षात्प्राणं दिवः सेन्द्रियमात्मानं चेति त्रिभ्य इत्युक्तिः ।

मन्त्रकृत्पुरुहन्मा ऋषिरेवं भगवतो माहात्म्यं वर्णयति। एतन्मन्त्रलिङ्गमूलकमेव भागवते दशमस्कन्दस्योत्तरभागे एकोननवतितमे अध्याये परलोकगतविप्रपुत्रानयनकथानकम्। ननु तत्र विष्रपुत्रा बहुव आनीता इत्यस्ति चेत्।
अत्राप्यस्ति—

"भूरिभिः समह ऋषिभिर्विहिष्मद्भिः स्तविष्यसे । यदिस्थमेकमिच्छर वरसान्पराददः" ॥ ऋ. ८- ७०. १४.

इयमृक् कर्णगृहोति ऋचः पूर्वा। अत्रापि स एव ऋषिः। अस्या अयमर्थः। हे समह सर्वेष्ठ्य त्वं भूरिभिः बहुभिः। बिहैं हमिद्धः बिहैं हपलक्षितयागविद्धः ऋषिभिः स्तविष्यसे स्तूयसे। यत् यतः हे शर शत्रुहिंसक इत्थमनेन प्रकारेण एकमेकिमित् सर्वानेवेद्यर्थः। बत्सान मम पुत्रान् पराददः परलोकादानीयाददः। मृतानामुज्जीवनात् सर्वऋषिस्तुत्यो भवसीत्यर्थः। अस्यामृचि उक्तमेवार्थम् उत्तरस्यामृचि परोक्षरीत्या वदति। तस्मात्तत्र वत्सशब्दो व्यत्ययेन बहुवचनार्थो होयः।।

अयमेव पुरुहन्मा भागवते कुचेलः सुदामोक्त इस्यूहितुं शक्यम् । यदेवं स

''त्वं न इन्द्रासां इस्ते शविष्ठ दावने । धानानां न सङ्ग्रभायास्ययुद्धिः सङ्ग्रभायास्ययुः'' ॥

**來。८. ७०. १२.** 

हे शिवष्ठ बलवन् हे इन्द्र त्वं नः दावने सम्पत्प्रदाने निमित्ते चतुर्थ्ये सप्तमी वा। हस्ते आसां मदानीतानामेतासां धानानाम् द्वितीयार्थे षष्ठी न सम्प्रित अस्मयुः अस्मान्कामयमानः सङ्गृभाय सङ्गृहाण । अस्मयुः अस्मान् कामयमानः द्विः द्विवारं सङ्गृभाय सङ्गृहाण । धानाश्चभृष्टयवाः । धाना एव पृथुका उक्ताः पुराणे । एतेषां त्रयाणां मन्त्राणां सायनीयव्याख्याऽयोमयी विद्यते ।

कर्णगृह्णेति मन्त्रे शौरदेव्य इत्यस्य गा इत्यर्थः कृतः । दिव्यन्ति क्रीडन्तीति देवाः योद्धारः शूराश्च ते देवाश्च शूरदेवाः वीरयोद्धारः तेषां हितं शौरदेवं युद्धम् । शौरदेवस्य सम्बन्धिन्यः शौरदेवयः गावः शौरदेवीशब्दस्य बहुवचनम् । ताः गाः वत्सं वत्साश्च वत्ससिह्ता गा इत्यर्थः । मघवाकर्णगृह्य आनयत् आनयतु इति प्रश्चेना उपमानार्थः अस्मदुक्तदिशौवास्ति । अस्तवर्थो यथाकथित्वत् । शौरदेवीशब्दस्य गाव इत्यर्थकरणाय भाषासम्प्रदायसम्पूर्णोहङ्कनेन तेन यत् साहसं कृतं तत्

इलाड्यम् । ये क्रीडन्ति ते बालाः स्युः कथं योद्धारो भवेयुः ? यौद्धो राणी-सङ्मामी साक्सरी इत्यादीनि बहूनि गवां नामान्यनुगृहीतःन्येतया ब्याख्यया । युद्धसम्बन्धिनी गौरिति कथं प्रथमो गिस्थितिः । रूढि विना केवलं यौगिकार्थेन व्यक्तिबोधनेऽथ स्पष्टेन निःसंशयेन च भवितव्यं तेनार्थेन ॥

भूरिभिरिति मन्त्रे स्तोत्तृभ्य इत्यध्याहृत्य तेभ्य एकमेकिमत् एकैकिमिति प्रकारेण बहून्वत्सान् वत्सोपलक्षिता वत्समातृः गाः पराददः प्रयच्छसीत्यर्थः कृतः । गोभिर्वत्सानानुपलक्षणं न्याय्यम् । वत्सैर्गवामुपलक्षणं विसंष्ठुलम् । एकमेकिमत् इति शब्दः पूर्वे यावन्तो लुप्तास्तावतामन्विष्यानयने प्रत्यपेणे वोपयुक्तं योग्यः । केवलं दानकर्मत्वेन प्रयोगे एककस्मै एकैकिमित्येवार्थो भवेत् । तचातीव विरसम् ॥

त्वं न इन्द्रासामिति मन्त्रे आसामित्यस्य बुद्धिस्थानां गवामित्यर्थः कृतः । धानानां नेत्यौपम्यम् । द्वितीयार्थे षष्ठी यथाऽस्माकम् । हे इन्द्र अस्मभ्यं दातुं गाः धाना इव हस्ते गृहाण द्विगृहाणेति तस्य तात्पर्यार्थः । बुद्धिस्थस्य यस्य कस्यचिद्र्थस्य इदं शब्देनाभिधानमिति विचित्रः पन्थाः । इन्द्रः गाः धाना इव हस्ते गृहीत्वैव ददागिति चित्रोऽर्थः । नेत्यस्थाव्ययस्य सम्प्रत्यर्थं चास्ति वृत्तिः ॥

प्रकृतमनुसरामः । इतश्च कृष्ण इन्द्रस्यावतारः कृष्णो नन्दस्य गोपालस्य कृत्रिमः पुत्र इतीतिहासः । निगमे इन्द्रः गोपालस्य पुत्र उच्यते । यथा—

> "प्रते बञ्जूविचक्षण शंसामि गोषणोनपात् । माऽऽभ्यां गा भनुशिइनथः ॥" ऋ. ४. ३२. २२.

हे विचक्षण हे गोषणोनपात् गाः सन्ति सम्भजन इति गोषम् गोपाल तस्य पुत्र इन्द्र ते बन्नू हरी अश्वौ शंसामि स्तौमि। आभ्यां अश्वाभ्यां गाः असाकं गाः माऽनुशिरनथः माहिंसीः। अत्र सूर्योचन्द्रमसाविन्द्रस्य हरी। ताभ्यां माहिंसी-रित्युक्ते आतप-तुषाराभ्यां यथा गवां नाशो न भवेत्तथा पालयेति तात्पर्यं स्यात्।।

सायनस्तु गोषणः गवां सनितः न पात् न पातियतः रक्षक इति पृथक्सम्बुद्धी कृत्वा व्याख्यातवान् । तत्र नपादिति कर्मणः सम्बन्धिनो वा योगं विना न कापि निगमेषु प्रयुक्तम् । तस्मात्सोऽर्थ उपेच्यः ॥

इतश्च ऋष्ण इन्द्रस्यावतारः । ऋष्णो वासुदेवः । इन्द्रो वासव इति रूढिः । वसुदेवश्च नामैकदेशप्रहणे वसुः तस्यापत्यं वासवः । वस्तुतस्तु ऐतिहासिकाः इतिहासस्य परोक्षभाषासम्प्रदायं रक्षन्तः शूरदेवं शूरमकार्षुः । नामैकदेशं हित्वा । वसुं वसुदेवमकार्षुः देवशब्दं संयोज्य । वसुः देव इव वसुदेव इत्यर्थं कर्तुं शक्नुम इति तेषा दृष्टिः ।

इन्द्र एव सनातनो नारायण ऋषिः यस्यावतारः कृष्णः कृष्यते जयेतिहासे।
नाराः आपः अयनं यस्य स नारायण इति च्युत्पित्तं युद्धाः कुर्वन्ति। आपश्चान्तरिक्षगताः सूक्ष्मा एव। तह्यशादेवान्तरिक्षछोकोऽपा छोक उच्यते निगमेषु। ताश्चापः
मध्यमस्येन्द्रस्य स्थानम्। तस्मादिन्द्र एवार्वाचां नारायणः। स पुरातन ऋषिश्च
भवति। अत्रैतां पद्यत—

''ऋषिंहिं पूर्वजा अस्येक ईशान क्षोजसा।
॥ ५०॥ इन्द्र चोस्कृयसे वसु॥" ऋ. ८. ६. ४१.
इन्द्रश्च हरिः। यं शब्दमाश्रित्य हरिवंशः प्रवृत्तः। यदाह—
ऋ. "सो अस्य वज्रो हरितो य आयसो
॥ ५१॥ हरिर्निकामौ हरिरागभस्त्योः।
चुम्नी सुशिप्रो हरिमन्युसायक
इन्द्रे निरूपा हरितामिश्चिरे॥"
ऋ. १०. ९६. ३.

# चतुर्दशं प्रकरणम्

## वैकुण्ठ एव कृष्णः

ह्नातं कुत्सस्य सारथित्वाद्नयैर्लिङ्गेश्च कृष्ण इन्द्रस्यावतार इति । स च कृष्णः कृत्सादीनां समकालिकश्चेन्निगमेषु तस्य मन्त्राश्चोपल्रूष्ठच्याः । यथा कृत्सस्य । तादृशो महानवतारपुरुषो मन्त्रदृष्टा तिस्मिन्काले न भवति चेद्नृषिरेव स्यात् । अनृषेः कुतः प्रभावः ? इति निगमकालिकमहापुरुषतत्त्वविदां संशयो जायेत । स च संशयो निवारयितव्यः । कृष्णश्च न मन्त्रद्रष्टा न ऋषिः । तं वैकुण्ठमाहुः । ऋक्संहितायां वेकुण्ठस्याषीण त्रीणि सूक्तानि दृश्यन्ते । तत्र द्वयोः सूक्तयोर्वेकुण्ठ आत्मानमेवेन्द्रत्वेन स्तुतवान् । तृतीये सूक्ते इन्द्रम् अन्यमिव स्तुतवान् । आत्मन इन्द्रस्यांशावतारत्वादात्मन इन्द्रत्वेन स्तुतिः । अंशांशिनोर्भेददृष्ट्याऽन्यवत् स्तुतिः ॥

सर्वातुक्रमणिकायां कात्यायनः वैकुण्ठं प्रत्येवमुक्तवान् । "जगृभ्माष्टौ सप्त-गुर्वेकुण्ठमिन्द्रं तुष्टाव स सप्तगुस्तुतिसंहष्ट आत्मानमुत्तरैस्त्रिभिस्तुष्टाव ॥" इति । साक्षादिन्द्रस्य वैकुण्ठनामत्वं न काष्यन्यत्र प्रसिद्धम् । कथमिन्द्रो वैकुण्ठ इति चेत् । श्रृहदेवतोक्तमनुस्त्यात्र सायन एवं वदति—"विकुण्ठा नामासुरक्षी सा चेन्द्रसदृशं पुत्रं कामयमाना कुच्छ-चान्द्रायणादिकं तपस्तेषे । मत्सदृशोऽन्यो मार्जानष्टेति बुद्ध्वा इन्द्र एव तस्याः पुत्रो जातः ॥" इति । विकुण्ठाया अपत्यं वैकुण्ठ इति च्युत्पत्तिः । एषा च विकुण्ठा असुरकन्येति प्राचामैतिहासिकानां दृष्टिः । भारतेति-हासे या देवकी कृष्णमातोच्यते सा चासुरकन्येति न वक्तुमशक्यम् । यतः सा कंसस्य भगिनो पितृच्यपुत्री । कंसस्य ज्येष्ठपितृज्यो हि देवक्याः पिता देवकः ॥

#### अत्रेमे भागवतपुराणइलोकाः—

''तस्याहुकश्चाहुकी च कन्या चैवाहुकारमजी। देवकश्चोप्रसेनश्च चत्वारो देवकारमजाः ॥ देववानुपदेवश्र सुदेवो देववर्धनः । स्वसारः सप्तासन्धतदेवादयो नृप॥ **क्वान्तिदेवोपदेवा** श्रीदेवा देवरक्षिता । च सहदेवा देवकी च वसुदेव उवाह ताः॥ कंसः सुनामा न्यप्रोधः कङ्कः शङ्कः सुद्वस्तथा। राष्ट्रपालोऽथ सृष्टिश्च पुष्टिमानौप्रसेनयः ॥ कंसा कंसवती कङ्का शूरभू राष्ट्रपालिका। **उग्रसेनदुहितरो** वसुदेवानुजिख्यः ॥ रे.

न. स्कं. २४. झ. २१-२५.

अन्यत्र च सन्दर्भे भागवते सूचितम्। कंस उपसेनपुत्रः देवकी देवक स्य पुत्रीति ॥

> "उप्रसेनसुतः कंसः स्वसुः प्रियचिकीर्षया। रक्षमीन् ह्यानां जप्राह् रोक्मे रथक्षतेर्वृतः॥ चतुःशतं पारिवर्दं गजानां हेममालिनाम्। अश्वानामयुतं सार्धं रथानां च त्रिषट् शतम्॥ दासीनां सुकुमारीणां द्वे शते समलङ्कृते। दुहित्रे देवकः प्रादाद्याने दुहित्वरस्तकः॥"

> > द. पू. १. ध. ३०-३२.

कंसः असुरयूथपतीनां पतिरुक्तो भागवते-

"प्रलम्ब-ब**क-**चाणूर-तृणावर्त-म**हाद्यनैः**॥ मुष्टिकारिष्टद्विविद्पूतनाकेशिधेनुकैः॥ श्रन्यैश्वासुरभूपालैर्बाणभौमादिभियुंतः । यद्नां ऋदनं चक्रे बली मागधसंश्रयः ॥ ते पीडिता निविविद्युः कुरु-पाञ्चाल-कैक्यान् । बाल्वान्विदर्भाक्षिषधान्विदेहान्कोसलानपि" ॥

द. पू. २ अ. १–३.

अत्र प्रलम्बाद्यो वेनुकान्ताः कंसस्याज्ञाकारिणो योधाः। इतरे सखायः। एतावन्तो महामाया असुरा अनसुरस्य किङ्कराभवन्तीत्यश्रद्धेयम्। अन्धकस्तालज्ञः वद्यदुवंशे पठितोऽपि केनापि हेत्वन्तरेणासुरवंशकृदासीदित्यवगम्यते। यदन्ध-कस्यासुर इत्येव प्रसिद्धिः पुराणेषु। अन्धक एवाहुकवंशस्य कूटस्थः पुरुषः कथ्यते।।

निगमे चासुरवधप्रकरणे देवकस्य वधश्च पठ्यते । पश्यतैतामृचम्-

न त इन्द्र सुमतयो न रायः सञ्जक्षे पूर्वा उषसो न नूस्ताः । देवकं चिन्मान्यमानं जघन्ध अवस्मना बृहतः शम्बरं भेत् ॥" ऋ. ७. १८. २०.

अत्रेयं सायनव्याख्या। "हे इन्द्र तव पूर्वाः पुरातनाः सुमतयः शोभन-मतयः रायो धनानि च उपसो न उपस इव न सख्चते सङ्ख्यातुं न शक्याः। न नूरनाः नूतनाश्च सुमतयो रायश्च न सख्चक्षे। कि च त्वं मान्यमानं मन्यमानस्य पुत्रं देवकं देवकनामानं शत्रुं जघन्ध अवधीः। त्मना स्वयमेव बृहतो महतः शैलात् शम्बरं च अवभेत् अवभैत्सोरिति॥"

नन्वत्र मन्यमानपुत्रो देवकः नाहुकपुत्र इति चेत्। अन्धकवंशजोऽन्य एवाहुकान्मन्यमानः स्यात्। यस्य गोत्रापत्यं देवकः। मान्यमानस्य देवकस्यान्यस्या-सुरस्य पुराणेष्वप्रसिद्धेः। प्रसिद्धो देवक एवात्र मान्यमानो देवको प्राह्यः। अप्राध्यान्यादेवकस्य मान्यमानस्य पुराणेष्वप्रसिद्धिरिति चेत्। नाप्राधान्यं मन्यमानानां (मन्यमानवंश्यानाम्) यन्निगम एव मन्यमानानां प्राधान्यमेवं विक्ति —

यद्योधया महतो मन्यमानां स्ताक्षाम तान्बाहुभिः शाशदानान् । यद्वा नृभिर्वृत इन्द्राभियुध्या स्तं त्वयाऽऽजिं सौश्रवसं जयेम ॥" ऋ. ७. ९८. ४.

अत्रेयं सायनव्याख्या । "हे इन्द्र महतः प्रभूतान् मन्यमानान् शत्रून् यद्यदा योधयाः अस्मदीयैयोधयेः । तैः सह योद्धुं बलं प्रयच्छेरित्यर्थः । तदानीं शाश- दानान् हिंसतः तान् इत्रन् बाहुभिः आयुपनिरपे हैर्हस्तैरेव त्वत्प्रसादात्साक्षाम सहेम अभिभवेम। यद्वा यदि वा नृभिनैतृभिर्मेरुद्विष्टृतः तमेवाभियुष्याः अस्म-दीयान् रात्रून् अभियुष्यस्व। सौश्रवसं श्रवोऽन्नं यशो वा शोभनस्य श्रवसो हेतुं तमाजि सङ्ग्रामे त्वया सहायेन वयं जयेम॥

हदाहृतौ द्वाविष मन्त्रौ भगवतो विसष्ठस्य महर्षेराषौ । तत्र द्वितीयमन्त्रे मन्यमानान् आत्मनः शत्रुन् वदित ऋषिः । ये विसष्ठस्यापि भयङ्कराः शत्र्वा महान्तस्तेषामप्राधान्यं वक्तमशक्यम् । विसष्ठस्य शत्रवो नाम विसष्ठो यस्य राज्ञः पुरोहितस्तस्य शत्रव इति वक्तत्र्यम् । विसष्ठस्य याष्यः सुदाः निगमेषु प्रसिद्धः । सुदासः पिता पिजवनो वा । पिजवनसुदासोरन्यतरेण देवकपुरःसराणां मन्यमानानां युद्धं प्राप्तम् । तत्रेन्द्रानुगृहोतेन सुदासा पिजवनेन वा देवको हत इति मन्त्रद्वयार्थपर्यालोचनादवगम्यते । प्रायः सुदासेव देवको हत इत्यनुमातुं शक्यम् । सुदासः शत्रवो ये दश राजानः कीर्तिताः तेषु भेदो नामासुर एकः स्पष्टः । देवकश्च तेषामन्यतमः स्थात् । यद्यमुनातोरे सुदासः शत्रुभिः सह युद्धं वर्णितम् । तस्मादि-दमवसीयते । यमुनातीरस्था मधुरा हि देवकस्य राजधानी । सेषा भवति यत्र तद्युद्धं वर्णितम् ।

"भावदिन्द्र यमुना तृसवश्च पात्रभेदं सर्वताता मुषायत् ! भजासश्च शिप्रवो यक्षवश्च बिंह शीर्षाणि जञ्जुरइन्यानि ॥" ऋ. ७. १८. १९.

अयं च मन्त्रो देवकवधाभिधायकान्मन्त्रात्पूर्वः । तच लिङ्गं सुदासः शत्रु-देवकः अस्मिन्ने व युद्धे सम्बद्ध इति च । अत्रेयं सायनव्याख्या — अत्रास्मिन् सर्वताता सर्वतातो युद्धे यः इन्द्रो भेदं नास्तिकं भेदनामकं वा सुदासः शत्रुं प्रमुख्णात् प्रामुख्णात् अवधोदित्यर्थः । तमिन्द्रं यमुना आवत् अतोषयत् तत्तीरवासिजनः सर्वोऽप्यतोषयदित्यर्थः । तत्सवः तृत्सोः पुरुषाश्च आवत् आवदित्येकवचनं बहुवचनान्ततया विपरिणतं सदत्र सम्बध्यते । किं च अजासः अजा जनपदाः शिषयो जनपदाः यक्षवश्च जनपदाः अश्व्यानि अश्वसम्बन्धोनि शीर्षाणि शिरांसि युद्धे हतानामश्वानां शिरांसीत्यर्थः । बलिमुपहारं तस्मै इन्द्राय जश्चः उपजहुः ॥

प्रायः सपुत्रस्य देवकस्य हतत्वादेव तदनुज उप्रसेनो राजाऽभूत्। देवकी-विवाहसमये देवक एव राजेति ज्ञायते। यदि तहत्तं हरणं पश्यामः। अनन्तरम-कस्सादुप्रसेनो राजाऽभूत्। तत्रास्मदुक्तैवोपपित्तः। राजा भवन्नुप्रसेन आर्याणां वशंवदोऽभूत्। तच्चासहमानः कंसः पितरं बद्ध्या स्वयं राजा भूत्वा पुनरायैंः सह कदनं चके। जिगाय च तान्। सेयं च कथा कृष्णोत्पत्तैः प्राक्। आयीश्च तं देशं हित्वा नानादिग्भ्यः पलायिता इति भागवतादुदाहृतेभ्यः रलोकेभ्योऽवगम्यते।।

कि पर्यवसम्भम् ? असुरो देवकः । तस्य दुहितैव विकुण्ठा । देवकस्यापत्य-त्वात्तस्याः देवकीति नामायातम् । प्राचां भाषायां एकवचन-द्विचचनयोरपि अपत्य-प्रत्ययस्य लोपो दृश्यते । रुद्रस्य पुत्रौ रुद्रावश्विनौ । कवेः पुत्रः कविरुक्तनाः । अत्रेः पुत्रोऽत्रिःकुमार आत्रेयः । एवं देवकस्य पुत्री देवकी । अथवा दैवकीपद् प्राकृते देवकीपद्मासीत् । तत्तेनैष स्वरूपेण संस्कृतमारूढम् । प्राचीनात्प्राकृतात्पाणिनीयं संस्कृतं सर्वाचीनम् ॥

बैकुण्ठशब्दस्य कृष्णस्य नामसूपलिबधश्चात्र लिङ्गम् । तस्मादयं चक्रमिषण-दित्यत्र कीतित इन्द्रः कृष्णो वैकुण्ठ इन्द्र एव भवति । तस्मान्मन्त्रद्रष्टा च सः ॥

क्षन्यः कृष्णो नाम मन्त्रद्रष्टा विद्यते । स पाण्डवानां पितामहो द्वैपायन-स्थानीय इत्यस्माकं दृष्टिः ॥

## पञ्चदशं प्रकरणम्

### द्रप्स-कृष्णो भिन्नो

मारुतस्य चुतानस्यार्षे सूक्ते तृच एको दृश्यते-

"भवद्रप्सो अंग्रुमतीमतिष्ठ-दियानः कृष्णो दशिभः सहस्रैः भावत्तिमिन्दः शच्या धमन्त मपस्मेद्वितीनृमणा अधत्त"॥ "द्रप्समपश्यं विषणे चरन्त-मुपद्धरे नद्यो अंग्रुमत्याः। नभोन कृष्णमवतस्थिवांस मिष्यामि वो वृषणो युष्यताज्ञौ"॥ भघ द्रप्सो भंग्रुमस्या उपस्थेऽ धारयत्तन्वं तिस्विषाणः । विज्ञो भदेवीरभ्याचरन्ती-वृ हस्पतिना युजेन्द्र ससाहे" ॥

**来. 6-95. 93-94.** 

अत्र तुचे द्विधा कथामाहुः । केचित्कृष्णो नामासुरोंऽशुमत्यास्तोरे दशसहस्र-सैन्ययुतस्तिष्ठन्निन्द्रेण बृहस्पतिसहायेन हत इत्याहुः। तन्मते दृष्स इति कृष्णासुरस्य विशेषणम् । अपरे सोमेन्द्रयोर्युद्धमत्र वर्णितमिति कथयन्ति । तन्मते दृष्सः सोमः । कुष्ण इतीन्द्रस्य विशेषणम्। सोमस्य कुष्णत्वासम्भवात्। प्रथमं पत्तं सायनः शिश्रिये। द्वितीयं पत्तं वयं श्रयामहे। उभयत्रापि कथास्वरूपं तृच एव विद्यत इति नातःपरं किमपि कल्पनीयम्। यदि दृष्सः कृष्ण एव स्यात्सायनव्याख्यानुसारेण द्वितीयो मन्त्र इन्द्रस्य वाक्यम्। तदा यस्य वाक्यं स ऋषिरिति तस्य मन्त्रस्येन्द्र ऋषिः प्रसच्येत । अन्यच । तत्र मन्त्रे प्रार्थिताः देवताः मरुतः । न केवलं चतुर्थे पादे । पूर्णे च मन्त्रे । अंशुमत्यां कृष्णावस्थितिकथनस्य प्रार्थनाङ्गत्वात् । तत्स्मात्पूर्णस्य तस्य मन्त्रस्य मरुतो देवताः प्रसच्येरन्। पूर्वपादत्रयस्येन्द्रो देवतेति कथं सङ्गच्छेत ? यदि कृष्णस्यावस्थितिकथनं न प्रार्थनाङ्गं तर्हि या तेनोच्यते सा देवतेति न्यायेन कृष्णासुरः पूर्वपादत्रयस्य देवता प्रसब्येत । अपि च दृष्सशब्दो विमते इतरसाधारणं यौगिकं विशेषणम् । कृष्णशब्द एवासुरस्य वाचकः । एवंस्थिते तृतीये मन्त्रे कृष्ण-श्चन्दं विहाय दृष्सशब्देनैवासुरस्योक्तिः कुतः ? एतैः कारणैः कुष्णासुरस्यान्यत्रा-प्रसिद्धत्वाचान्यत्रेन्द्रस्य कृष्णत्वेन कोर्तनाच कृष्ण इन्द्रः हप्सोऽसर इति वक्तुः युक्तम् । अत्र नये तृचामयमर्थः ॥

- १. द्रष्सोऽसुरः । सोमांश्वात्त्वाद्स्यासुरस्य द्रष्स इति नाम । अंशुमतीं एतन्नामिकां नदीम् अवातिष्ठदाक्रान्तवान् । अनन्तरं कृष्णः कृष्णावतार इन्द्रः दशिमः सहस्रैः सैन्यैः इयानः सन् शच्या कर्मणा धमन्तं श्वसन्तं पराक्रममाणिमिति छक्ष्यार्थः । तं द्रष्सासुरं आवत् प्राप्तोत् । नृमणाः नृषु मनो यस्य सः मरुत्प्रिय इत्यर्थः । अत्र नृमणः शब्दस्य कृष्णपरत्वान्मरुद्वतारभूताः पाण्डवा अत्र नृशब्दोनोच्यन्त इति बोध्यम् । तादृशः कृष्णः स्नेहितीः हिंसिकाः शत्रुसेनाः अपाधत्त आच्छादितवान ।।
- २. नद्याः अंग्रुमत्याः उपह्नरे गुप्ते नीरस्थाने विषुणे विषमप्रदेशे चरन्तं सम्बर्ग्तं द्रप्सं द्रप्सासुरं नभोन मेघिमव अवतस्थिवांसम् आक्रम्य तिष्ठन्तं कृष्णं भगवन्तं शौरदेव्यम् अहमपश्यमिति ऋषिरेव वदति । हे वृषणः अस्त्रबलात्तेजसां

वर्षितारो मरुतः वः इष्यामि इच्छामि आजावस्मिन्युद्धे यूयं चागत्य युद्धयत । एवं प्रायः पाण्डवा एवाहूयन्ते ऋषिणा । अन्ये वा मरुदंशभूताः यादत्राः । अस्मिन्नर्थे पूर्वे त्रयः पादा ऐन्द्रा भवन्ति ।।

३. अथ कृष्णाक्रमणाद्नन्तरम् अंशुमलाः उपस्थे समीपे द्रप्सः तन्वं तित्विषाणः सन् क्रोधेन ज्वलित्रत्यर्थः। अधारयत् शत्रोः कृष्णस्य सेनाः प्रत्यगृह्णात्। अभ्याचरन्तीः अभिचारं कुर्वाणाः निजतान्त्रिकास्वलेन युद्धयन्तीरित्यर्थः। अदेवीः आसुरीः विशः सैन्यरूपाः प्रजाः इन्द्रः बृह्स्पतिना ब्रह्मणा युजा सहायेन निजास्ववलेनेत्यर्थः। ससाहे अभिभूतवान्। जितवानित्यर्थः॥

यथा रसशोषक आदि स्रतेजोंशः शुष्ण उच्यते । तथा तुषारात्मकश्चन्द्र-तेजोंशो द्रष्स उच्यते । द्रष्मस्य जलकणवाचकत्वात् । कस्तदंशः कृष्णस्य काले ? जरासन्ध इति ब्रूमः । जरया वृद्धावस्थया सन्धीयत इति जरासन्धश्चन्द्रः । चन्द्रस्य वृद्धावस्था च पौर्णम्याम् । तदैविह स सन्धीयते यथा पूर्णशर्रारः स्यात् । चनद्रश्च पितृलोकः । पितृणां च पतिर्यमो भैरवापरपर्यायः । एवं जरासन्धस्य भैरवो-पासनोपपत्तिः ॥

किं पर्यवसन्नम् ? द्रप्सो जरासन्धः । ऋष्णो भगवान् वैकुण्ठः । नासुरः । स चेन्द्रस्यावतारः । एन्द्रे तत्प्रस्तावादिनद्रऋष्णपदयोः सामानाधिकरण्याश्च ।।

## षोडशं प्रकरणम्

### इतरलिङ्गानि

### कृष्णीर्जुनयोः सरूपत्वम्

इतिहासे कृष्णाजु नौ तुल्या इवेति वर्तते । अत एवार्जुनस्यापि कृष्ण इति नामान्यत्र प्रसिद्धम् । "कृष्णावेकरथे स्थितौ" इत्यादयः प्रयोगा अत्र द्रष्टव्याः । निगमे नायं विषयो दृश्यते—

"आदस्युष्ना मनसा याह्यस्तं भुवत्ते कुरसः सख्ये निकामः।

#### स्वे योनौ निषदतं सुरूपा-विवां चिकित्सहृतचिद्धनारी॥"

ऋ. ४. १६. १०.

हे दस्युद्दना दस्युद्दन्तारी इन्द्राकुत्सी मनसा प्रीत्या अस्तं गृहम् आयाहि भूतार्थे छोट् द्विचचनस्य व्यत्ययेनैकवचनम् आयातम् । ते निकामो नितरां कमनीयः कुत्सः सख्ये भुवत् अभूत् । स्वे निजे योनौ स्थाने सरूपा समानरूपौ युवां निषदतम् उपाविशतम् ऋतचित् सत्यदर्शना नारी ह इन्द्राणी वां युवां विचिकित्सत् कः कुत्सः को मे भर्तेति संश्चयं चके ।

### सत्यैवेन्द्राणी

येयमुक्ताऽत्रेन्द्राणी नारी सा सत्या। अत्र मन्त्रे ऋतिचिदिति पदमादाय ऐतिहासिकास्तत्समार्थकेन सत्यापदेन तां देवीमाहुः। अन्या चात्र भवति—

> ''संहोत्रं स्म पुरा नारी समनं वावगच्छति । वेधा ऋतस्य वीरिणीन्द्रपरनी महीयते विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥'' ऋ. १०. ८६. १०.

ऋतस्य वेधाः ऋतस्य कर्त्री । सत्यिकियेत्यर्थः । यस्याः ज्ञानं सत्यं कर्म च सत्यं सा सत्या नामतो युक्तं कृता ॥

इयं च भगवती सत्यादेवी मन्त्रद्रष्ट्री भवति । द्वयोः सूक्तयोरेषा ऋषिका । अन्यत्र सूक्ते संवादभाक् । एतस्या आर्षे सूक्तद्वये एकं सूक्तं पतिवशीकरणार्थीषधि-स्तुतिरूपम् । १०. १४५. सू. चौषधिरुत्तानपणी सहमानापरपर्याया । तयौषध्या पत्युः शिरसि तोपः प्रयोगः । अत्रेयं भवति—

''उपतेऽधां सहमानामभि स्वाऽधां सहीयसा। मामनु प्रते मनो वन्सं गौरिव धावतु पधा वारिव धावतु॥" ऋ. १०. १४५. ६.

हे भर्तः सहमानां ते उपाधाम् उपधानमकरवम्। शिरस्यिलम्पिमित्यर्थः। सहीयसा औषधेन त्वाम् अभ्यथाम् अभिद्धामि। किमित्युच्यते। ते मनः मामनु गौः वत्सिमव प्रधावतु वाः उदकं पथेव निम्नेनेव प्रधावतु॥

एतेन भारतोक्तः सत्या-द्रौपदीसंवादः स्मार्थते ॥ 'तत्र सूक्ते अन्या चात्रोदाहर्तव्या—

> ''उत्तानपर्णे सुभगे देवजूते सहस्र्वातः । सपत्नों मे पराधम पतिं मे केवलं कुरु ॥'' ऋ. १०. १४५. २.

सुभगे सौभाग्यहेतुभूते सहस्वति बलवति देवजूते देवप्रेरिते उत्तानपणें मे सपरनीं पराधम । पति मे मम केवलं अधीनमित्यर्थः । कुरु ॥

एतेन सत्या-रुक्मिणीकलहः सार्यते ॥

भौमोषधिस्तुतेः इयं ऋषिका भूमो जाता इन्द्राण्या अवतारभूतेव स्यात् न साक्षादिन्द्राणी।।

इतरसूक्तं (१०.१४९.) इन्द्राण्या आत्मस्तुतिः । अत्र चरित्रोपयुक्तास्तिस्र उदाह्वियन्ते—

''महं केतुरहं मूर्घाऽहमुग्रा विवाचनी। ममेदनुकतुं पतिः सेहानाया उपाचरेत्॥'' ऋ. १०. १५९. २.

अत्रोग्राशब्दो बीजं सत्यां भामेति वक्तम्। भामा नाम कोपना। उमा च तद्र्थकः शब्दः।।

> "मम पुत्राः शत्रुहणोऽथो मे दुहिता विराट्। उताहमस्मि सञ्जयापत्यो मे इलोक आहितः॥" ऋ. १०. १५९. ३. "समजैषमिमा अहं सपरनीरभिभूवरी।

यथाऽहमस्य वीरस्य विराजानि जनस्य च ॥'' ऋ. १०. १५९. ६.

एतेन कृष्णस्य बहुपत्नीकत्वं सूच्यते ॥

संहोत्रं स्मेति मन्त्रे समनं वावगच्छतीत्यनेन नरकयुद्धयात्रासूचनम् । इयमेव देवी पौलोमी । पुलोमनस्तनया । अयं च पुलोमा नामान्तरेण सत्राजित्स्यात् ॥

### रुक्मिणीहरणलिङ्गम्

अस्ति रुक्सिणीहरणे च लिङ्गम् । पश्यतैतामृचम्—
"वधूरियं पतिमिच्छन्त्येति य ईं वहाते महिषीमिषिराम्
बाऽस्य श्रवस्याद्रथ का च घोषापुरु सहस्ना परिवर्तयाते ॥" ऋ. ५. ३७. ३.

इयं वधूः पति इच्छन्ती एति आयाति एतेन रुक्मिण्याः गौरीवृजाव्याजेन पद्यर्थं वीध्यामागमनं स्मार्थते । य इन्द्रः ईम् माम् इशिरां नामतः महिषीं महतीं वहाते गृहोत्वा रथमारोपयतीद्यर्थः । अस्य इन्द्रस्य रथः आसमन्तात् श्रवस्या कीर्तिकामनया आसमन्तात् घोषात् पुरु सहस्रा बहूनि सहस्राणि शत्रुसैन्यानीति यावत् परिवर्तयति निवर्तयति । रथ इत्युपलक्षको रिथनः । इषोऽन्नानि तद्वती इषिरा इति नाम्नो व्युत्पत्तिः । इषश्च लक्षणया धनानि तस्माद्विक्मणोपदं पौराणिकानामिषिरापदम्लम् ॥

### कालियमर्दनलिङ्गम्

अस्ति निगमे कालियमर्दनस्य च लिङ्गम् । पश्यतैतामृचम्--

''त्वं कुत्सं शुष्ण **इत्येष्वाविधा रन्धयोऽतिथिग्वाय शम्बरम् ।** महान्तं चिद्**र्बुदं निक्र**मीः पदा सनादेव दस्युद्दत्याय जज्ञिषे ॥'' ऋ. १. ५१. ६०

हे इन्द्र त्वं शुष्णहृत्येषु शुष्णहृत्याकियासु कुत्सम् आविथ अरक्षः अतिथिग्वाय दिवोदासाय शम्बरं शम्बरासुरम् अरन्धयः वशंवदमकरोः । महान्तं चित् महान्तमिष अर्बुदं अर्बुः शेषः । दंशेनार्बुदं ददातीत्यर्बुदः सर्पविशेषः पदा पादेन निक्रमीः अमर्दयः सनादेव चिरादेव दस्युह्त्याय दस्युवधाय जिज्ञिषे जातो भवसि ।।

अर्बुदो मेघ इति नैरुक्तानां व्याख्यानम्। अत्र शुष्ण-शम्बरसहपाठ-लिङ्गात्पदा निक्रमणलिङ्गाच्च नार्बुदो मेघः। उत्तरत्र दस्युहत्याय जिञ्जष इति वचनं चात्र लिङ्गम्।।

अबु दशब्दस्य सर्पवाचकत्वादेवाथर्ववेदे नागास्त्रदेवताऽबु दिरुच्यते । यथा-उत्तिष्ठ ध्वं देवजनार्बंदे सेनया सह । भक्षत्रमित्राणां सेनां भोगेभिः परिवारय ॥ अथर्व. ११. ९. ३.

अत्र भोगेभिरित्युक्तेरर्जुदिः सर्पः । नन्वर्जुदिशब्द एव सर्पवाचको नार्जुदशब्द इति चेत् । अर्जु ददातीत्यर्जुदः । अर्जु दीयते ऽनेनेति अर्जुदिरम्बुधिवत् । एवमर्जु-दार्जुदिशब्दो तुल्यार्थको ।।

अन्या च भवत्यर्बुद्मर्दने-

''अध्यर्थवो य उरणं जघान नव चरव्वासं नवतिं च बाहून्। यो अर्जुदमवनीचा बवाघे तमिन्द्रं सोमस्य मृथे हिनोत॥''

ऋ. सं. २. १४. ४. गृस्समदः॥

यः अर्बुदं नीचा अधःकृत्वा अववबाधे मर्दितवान् पदेत्यर्थाह्रभ्यते ॥ अन्या च भवत्यर्बुदमर्दने—

> "न्यर्बुदस्य विष्टपं वर्ष्माणं बृहतस्तिर । कृषे तदिनद्र पौंस्यम्" ॥ ऋ. ८. ३२. ३. ॥

हे इन्द्र ब्रहतः अर्बुदस्य विष्ठपं विष्वक्तपन्तं विष्वक्तपने विषदश्वेसाः कारणं भवन्ति । वष्मीणं शरीरं नितिर अवाधिषि भूतार्थे लोट् । तत्पौंस्यं पराक्रमं चक्रपे अकार्षीः ॥

### बाणविजयलिङ्गम्

अस्ति बाणविजये लिङ्गस्त्र । तत्रैषा भवति—

"भपिबत्कद्ववः सुतमिन्द्रः सहस्रवाह्ने । भन्नादेविष्ट पौंसम्" ऋ. ८. ४५. २६. ॥

इन्द्रः कद्भवः कद्भनामकस्य ऋषेः राज्ञो वा सुतं सोमम् अपिबत् किमर्थं सहस्रबाह्वं जेतुमित्यर्थः । "कियार्थोपपदस्य च कर्मणि स्थानिनः" इत्य-प्रयुव्यमानस्य तुमुनः कर्मणि चतुर्थो । अत्र सहस्रबाहुयुद्धे पौस्यम् इन्द्रस्य पराक्रमः अदेदिष्ट अदीप्यत । नतु बाणयुद्धमनिरुद्धरक्षणाय न कदुरक्षणायेति चेत् एकिकया द्वयर्थकरी कुतो माभूत् ? कदुश्च बाणबाधितः कश्चिद्दाषः स्थात् । राजा वा । अपरः प्रच्छत्यसङ्गतं मनुष्यस्य सहस्रबाहुत्वमिति । युद्धेषु मायाबछेन तत्सङ्गतं स्यादित्य-विरोधः । सायनस्तु सहस्रबाह्वं इत्यस्य सहस्रवाहोरित्यर्थं कृत्वा तस्य रात्र्र्थान्हिति पदद्वयमध्याहरति । कदुसुतपानस्य सहस्रबाहुशत्रुहननस्य च सम्बन्धमित न वदति । तत् क्छिष्टं व्याख्यानमुपेक्ष्यम् ॥

### कंसवधलिङ्गम्

निगमेषु भगवता कृतो व्यंसनामकस्यासुरस्य वधः श्रूयते । तत्कंसवधस्य लिङ्गम् । विकृतोंऽसो यस्य स अंसः कुत्सितोंऽसो यस्य स कंसः इत्युभयोः शब्द-योर्निवंचनस्य तुल्यत्वात् । व्यंसवधप्रस्तावस्ताः काश्चिद्यच उदाह्रियन्ते—

"यो ब्यसं जह षाणेन मन्युना यः शम्बरं यो शहन्विशुमवतम् । इन्द्रो यः शुक्णमशुधं न्यावृणङ्मरुत्वन्तं सख्याय हवामहे"॥ ऋ. १.१०१.२.

''अध्वर्यवो यः स्वइनं जघान यः शुष्णमशुषं यो ब्यंसम्। यः पिप्रुं नमुचिं यो रुधिकां तस्मा इन्द्रायान्धसो जुहोत''॥ ऋ.२.१४.५.

''इन्द्रो वृत्रमश्रुणोच्छर्धनीतिः प्रमायिनाममिनार्द्वर्पणीतिः । अहन्व्यंसमुश्रधग्वनेष्वाविधेना अकृगोद्राम्याणाम्''॥

ऋ. ३. ३४. ३. ॥

पूर्वयोः ऋचोव्यंसवधमात्रोहेखः । तृतीयायामन्ति विशेषः ॥

उराधक् कामं दहन्त्सन् व्यंसं अहन् हतवान् वनेषु गृहानां राम्याणां रम्याणां पुरुषाणां घेनाः वाचः आविष्क्रणोत् प्रकटीकृतवान् । यत्र यत्र रमणीयः पुरुषो दृश्यते कृष्णतुल्यवयाः स सर्वोऽपि कंसस्य वधाही बभुव कृष्णभ्रमात् । अतः रमणीयाः कृष्णसमवयस्काः सर्वेऽपि तद्रक्षकैर्वनेभ्यो नीताः । कंसवधादनन्तरं तेषां निर्भयानां वाचः प्रकटा अभूवन् । तावन्तं कालं कंसभयाभिःशब्दा गृहास्तदाः सन्तोषेण व्याहरन्तः प्रकटा अभूविश्वस्यर्थः । रम्याणामिति वक्तव्ये दीर्घश्वान्दसः ॥

सायनस्तु व्यंसपदं नामाविज्ञाय मन्त्रत्रयेऽपि विधयाऽन्यया व्याख्यातवान् । प्रथममन्त्रे व्यंसं विगत्भुजं वृत्रमिति तस्य व्याख्यानम् । द्वितीयमन्त्रे अशुषं शुष्णं यो जघान अपि च यस्तं व्यंसं अंसहीनं कृत्वा जघानेति व्याख्या । यच्छब्दृद्वय-श्रवणेऽपि व्यंसं पृथगसुरं ज्ञातुं तस्य स्फूर्तिनीभृत् । तृतीयमन्त्रे वशधृक् शृत्रवधं कामयमानः यः वनेषु तत्र गृहुचारिणामसुरं व्यसं विगतांसं यथा भवित तथा अहन् जघान इति व्याख्यातवान् । तत्र चतुर्थपादस्य तस्य व्याख्या नितान्तं चित्रा राम्याणां रात्रीणां अन्तःस्थिताः घेनाः गाः आविरकृणोत् प्रकटीकृतवान् । असुराः किल देवानां द्रव्यमादाय रात्रीर्विविशुः । इन्द्रः ताभ्यो रात्रिभ्यः पुनस्तद्रोह्पं धनं जित्वा प्रकटीकृतवानिति । असुराणां देवद्रव्यमादाय रात्रिप्रवेशे तेन किमपि ब्राह्मणमुदाहृतम् । तत्र ब्राह्मणे असुराणां रात्रिप्रवेश एवोक्तः । न रात्रीणां घेना-विष्करणम् । अन्यत्र कापि रात्रिगृहृषेनाविष्करणमिनद्रकर्म नोक्तम् । तस्मादपसिद्ध एवार्थः । यदि रात्री गृहाः रदमयः सूर्यहर्षेणेन्द्रेण प्रकटीक्रियन्त इत्युच्येत । तदिप न विमर्शसहम् । रश्मयः सूर्ये सन्ति ते सूर्येण सहागच्छन्ति । न रात्री गृहाः सूर्यण प्रकटीक्रियन्ते । वनेष्मित ते स्वर्यण सहागच्छन्ति । न रात्री गृहाः सूर्यण प्रकटीक्रियन्ते । वनेष्विति शब्दस्य तत्र गृहमसुरमिति व्याख्यानस्य स्वारस्यं नः पृथ्यवर्णनीयम् ॥

## सप्तदशं प्रकरणम्

#### पश्च भ्रातरः

निरूपिताः कर्णोऽर्जु नः कृष्णश्च मान्त्रवर्णिकव्यक्तयः । अर्जुनस्य भ्रातरश्चा निरूपितव्याः । तत्रेयं भवति—

> एतस्यत इन्द्र वृष्ण उकथं वार्षागिरा क्षभिगृणन्ति राधः । ऋज्ञाश्वः प्रष्टिभिरम्बरीषः

सहदेवो भयमानः सुराधाः॥ ऋ. १. १००. १७.

अत्रेयं सायनव्याख्या । हे इन्द्र वृष्णः कामानां वर्षितुस्ते उक्यं स्तोत्रं राधः संराधकं त्वत्प्रीतिहेतुं वार्षागिराः वृषागिरो राज्ञः पुत्रा अभिगृणन्ति अभिमुख्येन वदन्ति वार्षागिरा इत्येतद्विवृणोति । ऋजाश्वः एतत्संज्ञो राजर्षः प्रष्टिभिः पाइवं-स्थैरन्यैः ऋषिभः सह इन्द्रमस्तौत् । के ते पार्श्वस्थः ? अम्बरीषाद्यश्चत्वारो राजर्षयः । । अम्बरीषाः ऋजाश्वः ऋजागतिमन्तोऽश्वा यस्य स तथोक्तः । अम्बरीषः अवि-शब्दे औणादिक ईषन्प्रत्ययः । सह देवो देवैः सह वर्तत इति वोपसर्जनस्येति विकल्पनात्सभावाभावः । भयमानः त्रिभोभये अस्मादन्तभीवितण्यश्रोद्वयत्ययेन शानच् बहुळं छन्दसीति शपः श्लोरभावः । सुराधाः राध इति धननाम श्लोभनं राधो यस्य ।

वातश्वानामृज्यत्वं बहुशः प्रयुक्तं निगमेषु। तस्मादृजाश्व इति कुत्सस्य नामान्तरम्। अम्बरीषो धर्मराजः। सहदेवः सहदेव एव। भयमानो भीमः। नुसुराधाः नकुछः॥

तेषु ऋजाश्वोऽजु न इत्यत्र पर्यतान्यामृचम्--

''रोहिच्छयावा सुमदंग्जुर्ललामी-र्द्युक्षा राय ऋज्ञाश्वस्य। नृषण्वन्तं विश्वती धूर्षु रथं मन्द्रा चिकेत नाहुषीषु-विद्यु॥" ऋ. १. १००. १६.

रोहित् रोहितवर्णा इयावा इयामवर्णा सुमदंशुः सुमन्तः स्वयंप्रकाशाः अंशवो यस्याः श्वेतवर्णा तात्पर्यतः ललामीः चित्रवर्णाः ललामशब्दस्य चिह्नपर्यायत्वाच्छद्द्व-महोच्यते ललामीशब्देन चिह्नानि च शरीरस्थानि तिन्त्रिणीपुष्पसद्दशानि चिह्नानि । ईदृशी चृक्षा दीप्तिभूमः अश्वपिक्तः कस्य ऋज्ञाश्वस्य अश्वानां चतुष्ट्वादेकैकं विशेषणमेकैकस्यादवस्य योजनीयम् । वृषण्वन्तं इन्द्रवन्तं इन्द्रसहितमित्यर्थः । रथं धूर्षु संवामेषु बिश्वती कस्मै प्रयोजनाय राये धनाय शत्रुजयेन धनं प्राप्तुमित्यर्थः । नाहुषीषु नहुषवंदयासु विक्षु प्रजासु मन्द्रा शोभमाना चिकेत ज्ञायते ।।

ऋजाश्वस्य रथ इन्द्रोऽपि वर्तत इति लिङ्गात्स ऋजाश्वोऽर्जुनात्कुत्सापर-पर्यायात्रापरः । स इन्द्रश्च ऋष्णात्रान्यः । सा च द्यक्षाऽश्वपिक्त्तर्वाताश्वाः । अत्र सायनोऽपि रथिमन्द्रवन्तमङ्गीकरोति । तथापि ऋजाश्वार्थं स्वर्गलोकाद्रथेनायात इति कलपयति । मनुष्यार्थं देवतानां भूलोकाय रथेन सहागमनं प्रवलां प्रसिद्धिं विना न विश्वसनोयम् । ऋजादवस्यार्थे इन्द्रो रथेनागत इति न काष्यस्ति नैगिमको पौराणिको वा प्रसिद्धः । तस्मात्ते अश्वाः ऋजादवस्यैव । ऋजाश्वस्येति षष्ठी चुक्षेत्यनेन शब्देन सम्बद्धचते । राये इति शब्दः सम्बन्धिनिरपेक्ष् एव तात्पर्यतः सम्बन्धिनं बोधयति ।।

इतश्च ऋजाश्वादयः कुत्सादयः। यदेषां सूक्तेऽन्तिमो मन्त्रः कौत्सस्यः सूक्तस्यान्तिमो मन्त्रश्च द्विरावृत्त एक एव मन्त्रः। यथा—

'विश्वाहेन्द्रो अधिवक्तानो अस्त्वपरिहृताः सनुयाम वाजम् । तक्षो मित्रो वरुणो मामहन्ता १. १००. १९. ) मदितिः सिन्धुः पृथिवी उत्त द्योः ॥'' भर. १. १०२. १९. )

एते पद्ध भ्रातरो मरुतां तेजोंशावताराः। पद्धानां प्राणानां पद्धावताराः इति बोद्धन्यम्। धर्मराज खदानस्य। कण्ठदेशस्य खदानो भाषणक्रियायाः साहाज्यकंः करोतीति वैद्यशास्त्रज्ञाः। तदुक्तमायुर्देदसङ्ग्रहे—

"प्राणेनासप्रवेशः स्यादुदानेन च भाषणम् । कर्माणि कारयेद्वयानः समानोऽसस्य पाचनः ॥ अपानो गर्भविण्मूत्रशुकार्तवविमोचनः ॥"

अमरश्च वदति---

''हृदि प्राणो गुदेऽपानः समानो नाभिसंस्थितः। उदानः कण्ठदेशस्थो स्यानः सर्वशरीरगः॥''

गुद इत्युपलक्षणमन्यस्यापि विसर्गेन्द्रियस्य ॥

यद्धर्मराज उदानस्यावतारस्तस्मादम्बरीष उक्तः। शब्दक्रियाचालकत्वात् । उदान एवोत्कान्तिकर्तेति वेदान्तवचनम् । तस्माद्धर्मराजो मृत्युदेवताया अंज्ञावतारश्चे-त्युक्तम् । तदिदं वेदान्तवचनं भवति—

तेजो इ वाव उदानस्तस्मादुपशान्ततेजाः पुनर्भव-मिन्द्रियमनिस सम्पद्यमानैः ॥'' प्रश्न---३. ९.

अत्रेदं भगवत्पादानां भाष्यम्। यद्वाद्यं इ वाव प्रसिद्धं सामान्यं तेजः तच्छरीरे उदानः उदानं वायुमनुगृह्णाति स्वेन प्रकाशनेत्यभिप्रायः। यस्मात्तेनः स्वभावो बाह्यतेजोऽनुगृहीतः उत्कान्तिकर्ता तस्मात्। यदा छौकिकः पुरुषः उपशान्ततेजाः भवति उपशान्तं स्वाभाविकं तेजो यस्य सः। तदा तं क्षीणायुषं सुमूर्षं विद्यात्। सः पुनर्भवं शरीरान्तरं प्रतिपद्यते। सहेन्द्रियमेनसि सम्पद्यमानैः प्रविशद्भिवीगादिभिः।।

यदुक्तमुदानानुमाहकं बाह्यं तेजस्तत्कालाग्निरूपम्। गृ्ढमाकाशव्यापि तदेव यमाख्यम् । तदिदं देवतामोमांसायां विस्तृत्य प्रदर्शयामः। उदानस्य तेजः स्वभाव-⊰वादेव तेजोमयवागिन्द्रियसाहाण्यकारित्वम् ॥

खदानस्योतकान्तिकर्तृत्वे तत्रैवोपनिषदीदं प्रत्यत्तं वचनम्—"अथैकयोध्वे खदानः पुण्येन पुण्यं लोकं नयति पापेन पापमुभाभ्यां मनुष्यलोकम्॥" प्रदन—३. ७. ।

न केत्रलमुत्क्रान्तिकारित्वमुदानस्य अपि तु यथापुण्यपापं सदसङ्घोकनयनं चात्रोक्तम् । एतेन तस्य धर्मराजत्वं व्याख्यातम् ॥

ह्यानस्य भोमः । व्यान एव सामान्यतो वायुरिति वेदान्तवचनम् । यत्तृतीय-त्रश्नेऽष्टमे खण्डे वायुर्व्यान इत्याह । तस्येदं भगवत्पादानां भाष्यम् । "सामान्येन च यो बाह्यो वायुः स व्याप्तिसामान्यात् व्यानः व्नानमनुगृह्वानोवर्तत इत्यभिप्रायः।" अत एव भीमो वायोरवतार उक्तः । वैदिको भयमानशब्द ऐतिहासिको भीम-शब्दश्च तुल्यार्थौ ॥

प्राणस्यार्जुनः यस्य विभूतयोऽन्ये प्राणाः । यस्य वशे चान्ये प्राणाः । अत्रैत-दुपनिषद्वचनम्—

"यथा सम्राडेवाधिकृतान्विनियुङ्के एतान्मामानेतान्मामानिधितिष्ठस्वेति एवमेवैष प्राण इतरान्प्राणान्मृथकपृथगेव सम्निधत्ते ॥" प्रश्न—३. ४.।

अयं च श्रेष्ठः प्राण आदित्येनानुगृह्यत इति प्रश्नोपनिषदि । आपोमयः प्राण इति छन्दोगाः । इन्द एव प्राण इति बृहदारण्यकम् । यदाह—''अथैतस्य मनसो द्योः शरीरं ज्योतीरूपमसावादित्यस्तौ मिथुन समैतां ततः प्राणोऽजायत स इन्द्र स एबोऽसपरनो द्वितोयो वै सपरनो नास्य सपरनो भवति य एवं वेद।' अ.३.ब्रा.५.ख.१२.॥

कथमेतेषां सामरस्यम् ? त्रिवृत्कृते प्राणे अब्बाहुल्यादापोमयः प्राण इत्युक्तिः । तत्र यत्तेजस्तद्दिव्यमिति सूर्यानुप्राह्यत्वम् । दिव्यमपि तेजः अबुपाधिकमिन्द्राख्यां भजते विद्युत्सारूप्यात् । भारतेतिहासे बृहदारण्यकोक्तमनुस्त्याज् नस्येन्द्रावतारत्वकथनम् । वस्तुतः स प्राणस्यावतारः । ननु तर्हि कृष्णः कीदृशेन्द्रस्यावतारः ? शृणु । आकाशशरीरो य आत्मा स इन्द्रः । आकाशगता इतरे भावास्तस्य
विभूतयः प्राण-विद्युत्कालादयः । सूद्रमाणामपामन्तरिक्षत्वादन्तरिक्षस्य चाकाशाश्रयत्वात्प्राणस्याकाशस्यानत्वम् । आकाशशरीरस्यात्मनः सर्वलोकाध्यक्षस्येन्द्रस्य
कृष्णोऽवतारः । अत एव विष्णोर्भिन्नमेव गोलोकपतिं कृष्णं सर्वेश्वरं कृष्णभक्ताः

माहुः। गोलोकश्च महानाकाशः। तत्परिच्छेदान्तरे सम्यङ्गिरूपयिष्यामः। प्रकृतमनुसरामः॥

समानस्य सुराधाः। यं नकुलमैतिहासिकाः प्राहुः। शोभनं रावः पूजनं यस्येति व्युत्पत्तिः। सर्वोणि ह्यन्नानि सर्वेदंहधारिभिः समाने हि हूयन्ते। हवनात्कि-मपरं पूजनम् १ न कोलित सङ्घीभवतीति न कुलः। कुल संस्याने। प्राणापान-व्यानोदानाः स्वस्वकार्येषु इतरैरिन्द्रयैः सङ्घीभवन्तो दृश्यन्ते। समानस्तु मध्ये तिष्ठन्न केनापि सङ्घीभवति तस्मान्नकुलः।

अपानस्य सहदेवः । प्राणेन सह सर्वदा सद्धारतीति तस्य सहदेवत्वम् ।।
एतौ च समानापानौ सुरक्षितौ भुक्ताम्रजरणेन साध्विसर्गेण च सर्वेषामारोग्यं रक्षत इति सर्वोनुभवसिद्धम् । अत एतावेव स्ववेद्यौ । तद्यक्तं नकुल-सहदेवयोनीसत्यावतारत्वकथनम् । अन्यश्चात्रास्ति हेतुः । समानस्याकाशो देवता अपानस्य
पृथिवीति प्रश्नोपनिषद्वचनम् । पृथिवयां या देवता सैषा पुरुषस्यापानमवष्टम्य ।
अन्तरा यदाकाशः स समानः ।'' इति । प्रश्न ३.८.

अश्विनोर्विषये मतपञ्चकं नैरुक्ताः कथयन्ति । तत्र द्यावाष्ट्रिथिच्यावश्विना-वित्येकं मतम् । तदनुस्त्य वा समानायानयोरश्वित्वकथनम् ।

> "प्रश्नन्तमावरुणं दीधिती गी— मित्रं भगमदितिं नृनमञ्चाः। पृषद्योनिः पञ्च होता श्रणोतु अतुर्तं पन्था असुरो मयोसः॥"

> > ऋ. ५. ४२. १.

इत्यस्यामृचि पञ्च होतेत्यनेन प्राणस्य पञ्चात्मकत्वं निगमेऽपि कथितम् ।

समाप्तं प्रसक्तानुप्रसक्तं पाण्डवानां पञ्चानां पञ्चप्राणावतारत्वम् । प्रकृतमनु-सरामः । इतश्च कुत्सादयः पञ्च पाण्डवाः । यद्वार्षागिराणामेव सूक्ते तेषां विश्भयत्व-मुच्यते ।

"दस्यूञ्चिक्छम्यूँश्च पुरुहृत एवें— हंत्वा पृथिन्यां शर्वा निवहीत्। सनत्क्षेत्रं सखिभिः श्वित्र्येभिः सनस्सूर्यं सनदपः सुवज्ञः॥"

双. 9.900.96.

पुरुहूत इन्द्रः शर्वा हिंसकान् दस्यून् दस्युजातीयान् शिम्यून् शिम्युजाती-याँश्च रावैमेरुद्धिद्वीरा हत्या पृथिव्यां निवहीत् विनाशितवान्। सखिभिः मित्रैः भिज्येभिः श्वित्रपुत्रैद्वारा क्षेत्रं सनत् साधितवान् । सूर्यं कणं च सनत् साधितवान् । अपः कुयवस्य जलदुगं च सनत् साधितवान् । सुवज्र इति पुरुद्दृतस्य विशेषणम् । अत्र श्विज्यशब्देन वार्षागिरा आत्मञ्चात्रकूटमेव पूर्वस्यामेतत्त्यत्त इन्द्रेति ऋचीव परोक्षया विधया कथयन्ति । वृषागिर एव दिवत्र इति नामान्तरम् । श्वित्रशब्दस्य पाण्डुपरत्वं पूर्वत्र व्याख्यातम् । अत्र दिवत्रपुत्राणां कृष्णमित्रत्वं त्तेत्रसाधनं च पाठकैर्लक्षीकर्तव्यौ विषयौ । क्षेत्रनिमित्तं हि महाभारतयुद्धम् ।

नतु हिवज्या वाषीगिरेभ्यो भवन्तु भिन्नाः। न। सूर्यसाधनसादृश्याहिङ्गा-द्वाषीगिरा एव हिवज्याः। हिवज्र-वृषागाः शब्दौ तुल्यार्थाविति यावत्। कुत्र सूर्य-साधनसादृश्यलिङ्गं वाषीगिराणां हिवज्याणां चेति चेत्, पश्यतैतामृचम्—

> "समन्युमीः समदनस्य कर्ताऽ-स्माकेभिर्नृभिः सूर्यं सनत् ? अस्मिन्नहन्त्सत्पतिः पुरुहृतो मरुत्वाको भवत्विन्द्व ऊती॥"

> > ऋ. सं. १. १००. ६. वार्षांगिराः ॥

मन्युमीः रात्रुकोधभञ्जकः समदनस्य युद्धस्य कर्ता । सत्पितः सतां प्रभुः । पुरुहूतः इन्द्रः । अस्मिन् । अहन् अहिन । अस्माकेभिरस्मदीयैः । नृभिः योधैः । अस्माकेभिः अस्माभिः नृभिरिति वा । अयमेवार्थो ज्यायान् । सूर्यं कर्णं । सनत् साधयतु । मरुत्वान् । इन्द्रः । नः अस्माकम् । ऊती रक्षणेन रक्षणायेति चतुर्ध्यर्थे तृतीया । भवतु । दस्यूनिति मन्त्रे श्वित्र्येभिः सूर्यं सनिदिति भूतार्थकथनम् । अत्रास्माकेभिन् भिः सूर्यं सनिदिति प्रार्थना । तस्मान्छिव्चत्रया वार्षागिरा एव भवन्ति ।।

इमं मन्त्रं वार्षागिराणां युद्धजयप्रार्थनारूपमङ्गीकुर्वन्निप सायणः सूर्यं सनिद्यस्येवमर्थं कृतवान् । "अस्माकेभिः नृभिः पुरुषेः सूर्यं सूर्यप्रकाशं सनत् सम्भक्तं करोतु । शत्रुपुरुषेस्तु दृष्टिनिरोधकमन्धकारं संयोजयतु" । सूर्यस्य बार्षागिरप्रतिस्पर्धित्वमजानतोऽयं द्राविडप्राणायामः ।।

ननु वार्षागिरयुद्धप्रकरणे एवानां (मरुताम्) कः सम्बन्धः ? उच्यते । यथा कृष्णेन्द्रयोरंशांशिनोरभेदेन निगमेषु व्यवहारः एवं पाण्डवानां मरुतां च एवपदं योगतो वा पाण्डवपरम् ॥

मन्त्रद्वयेऽपि सूर्यसाधनप्रस्तावादञ्जाधः कुरस इति भूयो दढीकृतम् ॥

अथ काचित्पदार्थचर्चा । सनितः सम्भक्तयर्थे पठितोऽपि निगमेषु साधनार्थे प्रयुज्यते । सम्भक्तिः साधनपर्यायः स्यात्तात्वर्यतः । प्राप्तिस्तस्य मुख्यार्थः । को

विशेषः साधनप्राप्योः ? अनुकूछे कर्मणि उभयमप्येकार्थकम् । तोकस्य सनिता-वित्युदाहरणम् । प्रतिकूछे प्राप्तेरन्वयाय फलपर्यन्तमनुधावनं कर्तव्यम् । यथा सूर्यं सनत् । सूर्यजयप्राप्यस्य फलस्य प्राप्तिवक्तव्या । तित्कृष्टम् । तस्मान्तत्र साधयित्वत्ये-वार्थः कर्तव्यः । "सनिता विश्रो अविद्धः" (८.२.३६.) इत्यादौ साधनार्थे अर्थः साधयिता रात्रूनिति लाघवेनार्थः । अर्वेर्धनं प्राप्यितेति गौरवेण । रात्रून् हत्वा धनं प्राप्यितेति बह्वध्याहारकरणात् ।

सनितः साधनार्थक एव निगमेष्वित्यस्य स्पष्टमेतदुदाहरणं भवति ।

स ब्राधतः श्रवसानेभिरस्य कुत्साय शुष्णं कृपणे परदात् । ष्रयं कविमनयच्छस्यमान– मरकं यो अस्य सनितोत नृणाम् ॥'' ऋ.१०.९९.९.

स प्रसिद्धस्त्वं शवसानेभिर्बे छवद्भिरात्सिमित्रैः अस्य असितवानिस धृतवानिस शत्रम् । अथ परोक्षकृतः । स इन्द्रः । कृपणे युद्धे कुत्सायार्जुनाय शुष्णं कणं परादात्। परादत्तवान्। अजुनेन शुष्णं घातितवानित्यर्थः। "माऽवीरतायै परादाः" इत्यादयो निगमप्रयोगा द्रष्टव्याः। परादा इत्यस्य पदस्यार्थविषये। एतेनाजु न एव कर्णस्य हन्ता क्रुडणस्तु प्रेरक एवेति दृढीकृतम्। अयमिन्द्रः शस्यमानं स्तुत्यं कवि कुत्सामजम्-''रपत्कविरिन्द्रार्कसातै" ''दशोणये कवयेऽर्कसातौ'' ''किर्यि-दहन्पायीय भूषात्" इत्यादयः प्रयोगाः सार्तव्याः। प्रकरणान्तरे तान् स्पष्टीकरिष्यामः। अनयत् नीतवान् । य इन्द्रः अस्य कवेः कवये चतुर्ध्यर्थे षष्ठा अत्कं अत्कनामकं शत्रुं सनिता साधयिता उत अपिच नृणां नेतृणां शत्रुवीराणां च सनिता साधयिता। अत्र लब्बेत्यर्थी न सङ्गच्छते । सायनस्तु अत्रापि क्विष्टया व्याख्यया स्वकोयं प्राप्त्यर्थमेवं पोषितवान् । अयमिन्द्रः शस्यमानं कविमुशनसं अनयत् स्ववशमनयत् यः कविः अस्येन्द्रस्य अत्कं रूपं सनिता प्राप्ता । "उत नृणाम् इन्द्रानुचराणां मरुतां च प्राप्ता।" इति तस्य व्याख्यासारांशः। अत्रास्यात्कशब्दो रूपपर्यायोऽभूत्। तथाऽपि अत्यन्तमप्रसिद्धमथ कल्पयति । उशना किलेन्द्रस्य रूपं लब्धवान् मरुतश्च लब्धवान् । अनन्तर्रामन्द्रः किल तं स्ववशमनयत् । स्ववशामत्यध्याद्दारो विराङ्काङ्क्षः व्याख्यातुवर्याख्यानपूर्तये उपयुक्तः ॥

ईटश एव सन्दर्भ सोऽन्यत्र निगमे कथं व्याख्यातवान् पश्यत-

''भ्रहमत्कं कवये शिइनथं **ह**यै-रहं कुत्समावमाभिरूतिभिः।

महं ग्रुष्णस्य इनथितावधर्यमं नयोरर आर्थं नाम दस्यवे॥" ऋ. १०. ४९. ३.

वैकुण्ठस्य भगवत इदं वाक्यम् । अत्रेयं सायनव्याख्या—"अहमिन्द्रोऽत्क-माच्छादकं रात्रकुलं कवये उरानसे ऋषये हथैः "प्रहारैः "शिश्रथं ताडित-वानिस्म । ...... किं चाहं कुत्समेतन्नामकमृषिं आभिरूतिभिः .... आवमरक्षम् । ......अहं कुत्सार्थं शुष्णं अधिता हिंसिता तस्य हननायेत्यर्थः। वधः वक्रं यमं नियमितवानस्मि । योऽहं आर्यं आर्यसम्बन्धि आर्याणां हेयमित्यर्थः । नाम उदक-नामैतत् नामः मुदकं दस्यवे शत्रवे .....न ररे न दत्तवानस्मि । यद्वा आर्थं पूच्य-मित्यसाधारणं नाम दस्यवे न दत्तावानस्मि॥"

अत्र पूर्वः पादोऽस्माकं प्रकृतः । "अहमत्कं कवये शिश्रथं हुथैः" इत्यत्रोक्त एव विषयो वम्रेण ऋषिणा अयं कविमनयच्छस्यमानमत्कं यो अस्य सनितेत्यनेन वाक्येनोक्तः । तस्मादयमेवार्थस्तत्र वक्तव्यः ॥

सनतेः साधनार्थकत्वमन्यत्र चात्र निगमे पश्यत-

''भरिचक्र मरुतः वित्र्याणि उकथानि यावः शस्यन्ते पुराचित्। मरुद्धिरुप्रः पृतनासु साहारिः मरुद्धिरिसनिता वाजमर्वा॥" ऋ. ७. ५६. २३.

अत्र चतुर्थः पादोऽस्माकं प्रकृतः। अवी अरवः मरुद्भिरित् मरुद्भिरेव वाजं युद्धं सनिता साधयिता भवति । अत्र सायनस्तु प्रथममेवं व्याख्यातवान् । ''मरुद्धिरित् मरुद्धिर्युष्माभिरेव अर्वा स्तोत्रैरभिगन्ता वाजमम्नं सनिता सम्भक्ता भवति ।" अनन्तरं अर्वच्छब्दस्याप्रसिद्धार्थे वृत्ति निरसां मत्वेव यद्वेति व्याख्या-नान्तरं कृतवान्। "अर्वा अश्वः वाजं युद्धं सनिता भवति।" अत्र सनितेत्यस्य प्रतिपददाने मौनमवलम्बितवान्। सम्भक्ता भवतीत्यस्य तदाशयप्रकारेण लब्धा भवतीति यद्यर्थः क्रियेत तस्य खारस्यमपारं स्यात् ॥

सिन्द्य सातिवर्गाख्याता । सूर्यस्य सातौ अर्कसातौ इत्यादौ सूर्यस्य साधने अर्कस्य साधने इत्याद्येवार्थः॥

सातेः साधनार्थे प्रयोगे निःसंशयामेकामुदाहरिष्यामः-

"यस्थानुना गभीरा मदा उरवस्तरुत्राः। हर्षु मन्तः श्ररसातौ ॥" **汞. ८. १६. ४.**  श्रूरसातो श्रूराणां विरोधिनां सातौ साधने न लब्धौ। सायनस्तु तत्र भावार्थकं सातिशब्दमन्यथा कृत्वा श्रूरसातौ श्रूरैः सम्भजनीये सङ्ग्रामे इत्यर्थं कृतवान्। सातिशब्दो भावार्थक एव सर्वत्र प्रयुज्यत इति तत्व्याख्यानमुपेक्ष्यम्।।

सिद्धं वार्षागिराः पद्धवे व पद्ध पाण्डवा इति । तेषां व्येष्ठानुष्येष्ठत्वं यथेति-हासम् । "मघोनो हृदो वरथस्तमांसि" इत्यनेन इन्द्राकुत्सयोर्यजमानोऽन्योऽस्तीति सूचनान्न कुत्सो व्येष्ठः । "पश्येम तुर्वशं यदुम्" ८. ४. ७. "सजोषसो यमर्यमा मित्रो न यन्ति वरुणो अतिद्विषः" १०. १२६. १. इत्यादौ व्येष्ठानुष्येष्ठतामनुस्तृत्यैव क्रमेण प्रयोगनियमो नेति ज्ञातवन्तो वयम् । तथैवात्रापि ॥



## अष्टादशं प्रकरणम्

नरः पाण्डवाः

#### कर्णस्य प्रतापः

न केवलं कुरसः अन्ये च तस्य भ्रातरः कृष्णेन रक्षिताः । अत्रेयं भवति—

''त्वं सूरो हरितो रामया नॄ— न्भरचक्रमेतशो नायमिन्द्र । प्रास्य पारं नवतिं नाव्याना— मपि कर्तमवर्तयोऽयज्यून् ॥''

来. 9. 979. 93.

हे इन्द्र त्वं नृन् पाण्डवान् अभिलह्यागच्छतीः सूरः सूर्यस्य हरितः अश्वान् रामयः निवारितवानसि । चक्रं सूर्यचक्रं भरत् अपहृतवान् अयं एतशो न एतशश्च इति निपातोऽत्र समुचयार्थः इन्द्रो न वज्री हिरण्यवाहुरित्यादाविव । एतशोन सहेति तात्पर्यार्थः । नाव्यानां नदीनां नवति सम्बन्धिनं षष्ठचर्थे द्वितोया पारं तीरं प्रास्य गतवानसीति लह्योऽर्थः । अपि किं च अयज्यून् (प्रति ) कर्तं क्रन्तनं वज्रं अवर्तयः व्यापारितवानसि । पुनः पुनरभ्यस्तामेतशार्थं सूर्यरथ-

चक्रहरणकथां विस्मृत्य प्रकरणमन्यत्कृत्वा सायनो यदत्र व्याख्यातवान् तिचन्त्यम् । पूर्वार्धं तस्यायं व्याख्यासाराज्ञः । त्वं सूरः सूर्योत्मकस्त्वं नृन् नेतृन् हरितः अश्वान्रश्मीन्वा रामयः उपरमयः एतशो न सूर्योश्वचकं रथचकं भरत् प्रावहत् । उत्तरार्धव्याख्या अस्मदुक्तदिशैव प्रायः । अश्वोपरमणस्य अश्वचक्रवहनस्य च विरुद्धार्थयोः कथं सम्बन्धः ? पूर्वोत्तरार्धर्चवाक्यसम्बन्धस्तु तीर्थस्य तीर्थः प्रसादस्य प्रसाद एव ॥

नरः पाण्डवाः कथम् ? मरुद्वतारत्वादिति ब्रूमः। अन्यत्र च पश्यतः पाण्डवपर्यायत्वेन नृशब्दप्रयोगम्—

''सो अप्रतीनि मनवे पुरूणि इन्द्रो दाशद्दाशुषे हन्ति वृत्रम् । सद्यो यो नृभ्यो अतसाज्योऽभू-स्पस्पृधानेभ्यः सूर्यस्य सातौ ॥''

来. २. 19. ४.

अत साच्यः समाश्रयणीयः । सूर्यस्य सातौ परपृधानेभ्यः इति लिङ्गान्नरोऽत्र पाण्डवाः । सूर्यः कर्णः ॥

अस्या अनन्तरामृचं पद्यत । एतदेव प्रकरणमधिकृत्य ऋषिर्वदति—

''ससुन्वत इन्द्रः सूर्यमा देवो रिणक्कार्याय स्तवान् । आयद्गीय गुहदवद्यमस्मै भरदंशं नैतशो दशस्यन् ॥"

ऋ २. १९. ५.

स्तवान् स्तूयमानः देवः स इन्द्रः सुन्वते मत्योय एतशाय सूर्यम् आरिणक् धृतवान् । यत् यस्मात्कारणात् दशस्यन् दातुमिच्छन् एतशः गुहृदवद्यं प्रच्छन्नं वक्तमशक्यं च रियं धनं मनोरूपमिति तात्पर्यम् । अस्मै इन्द्राय अंशं न भागमिव आभरत्।।

अत्रेयं सायनव्याख्या—''स्तवान् एतशेन स्तूयमानः देवो द्योतमानः स इन्द्रः सुन्वते सोमाभिषवं कुर्वते एतशाय सूर्यमारिणक् एतशेन स्पर्धमानं सूर्यं वलेनारोचयन्''। तथा च निगमः—''प्रैतशं सूर्यं पस्प्रधानं सौवश्व्ये सुदिवमावदिन्द्रः'' इति। यद्यस्मान् एतशः सौवद्वयो राजा दशस्यन् यजमानः अस्मा इन्द्राय गुहद्वद्यं प्राश्चन्नावद्यं रियं सोमरूपमाभरत् सम्पाद्यामास तत्र दृष्टान्तः अंशं न यथा पिता अंशं भागं पुत्राय भरति तद्वत्।।'' एतद्क्षन्तव्यं दुष्टं व्याख्यानम्। सूर्येण स्पर्धभानमेतशं सूर्याद्ररक्षेति स च सूर्यः सौवश्व्य इति च प्रतशिमत्यर्धचस्य व्याख्याने अयं चक्रमिषणदित्यर्धचस्य च व्याख्याने अयमेव पण्डितोऽङ्गीकृतवान्। पूर्वमन्त्रव्याख्याने च यद्वेत्यारभ्य "सूर्यस्य सातौ पोन्तकर्मणि अधिकरणेक्तिन् सूर्यस्य सम्बन्धिनि युद्धे पस्प्रधानेभ्यः सूर्येण हस स्पर्धमानेभ्यः अतसाय्योऽभूत् सततं गमनीयोऽभूत्।" इति कथितवान्। एतत्सर्वं च विस्मृत्य प्रकरणं च भञ्जन् अत्र एतशस्पर्धिनं सूर्यं बलेनारोचयदिति व्याचष्टे। अरिणज् इत्यस्य बलेनारोचयदित्यर्थः कथं स्यात् १ पाठकानां नयनयोर्ध्लि-प्रक्षेपणमेतत्। तदा एतशायिति चतुर्थ्याः कोऽर्थः १ एतशं हन्तुमिति स्यात्। तच्छत्रोर्बलेन रोचनं तद्धननायैव द्ध्यप्युज्येत्। यच्छब्दवाक्ये इतोऽप्यसन्दर्भं व्याख्यातवान्। एतशः किल सौवश्व्यो राजा। वस्तुतः सौवश्व्यः एतशविरोधी। आत्मनोदाहृतं निगमान्तरं तत्रस्थमात्मनो व्याख्यानं च स्वप्रतिकूले। ईदृशं परस्पर-विरुद्धं सत्यार्थच्वंसकं यथाकथंचित्यारं प्राप्तं व्याख्यानं यदि विद्वांसः समाद्रियन्ते तेषां सत्यं वेदार्थं ज्ञातुं श्रद्धैव नास्तीति वक्तव्यम्। कस्यचिद्वर्गस्यैवेदं व्याख्यानं नैकस्य वेदार्थंशोधकस्येति भूयो दृढीकृतम्।।

किं पर्यवसन्नम् ? नरः पाण्डवाः । एतेन नरःनारायणौ व्याख्यातौ । नृशब्दः-चन्नरशब्दः पञ्चपाण्डवसाधारणोऽपि प्राधान्यादर्जुःनं तत्र वक्ति ।

नरो नामाङ्गिरसः कश्चिद्दिषरन्यो विद्यते। स कुत्सादन्य एव। नारायण ऋषिश्च विद्यतेऽन्यः। सोऽपि ऋष्णादन्य एव। यौ पुरातनौ देवर्षी नरःनारायणौ तो प्राणमहेन्द्रविव भवतः॥

ननु यथा कर्णस्तथाऽजु नोऽपि देवांशः। एवंस्थिते मत्याय सूर्यमरिणाः मर्त्याय सूर्यमरिणमिति प्रयोगयोः कथमुपपत्तिरिति चेत् ? मर्त्यांशबाहुल्यादजु नो मर्त्यः कथितः। दिव्यांशबाहुल्यात्कर्णः सूर्यः कथित इति बोध्यम्। अर्जु नात्कर्ण एव महानवतारः प्रसङ्येतेति चेत्। तदिष्टम्। तेन जिताः पद्धापि पाण्डवाः। अन्ततोऽजु नः कृष्णस्य दिव्यबलसाहाय्यकादेव तं जितवान्। अपि च स प्रधान-देवताया अवतारः। पाण्डवास्तु गणदेवतानाम्। तस्मिन्काले वैकुण्ठादनन्तरा महानवतारः कर्ण एव भवति।।

# एकोनविंशं प्रकरणम्

### कविः तस्यान्यानि च नामानि

कविः कुत्सामज इति पूर्वत्रोक्तम् । अस्मिन्प्रकरणे तमधिकृत्य किञ्चिद्रचयते । ''मघोनो हृदो वरथस्तमाँसी" त्यत्र यो यजमान उक्तः स एव कविर्यदृह्न्पार्याय भूषादित्यत्रोक्तः। स च युधिष्ठिरान्नान्यः। किमत्र लिङ्गम् ? उच्यते। "अहमत्कं कवये शिश्नथं हथैः" इति वैकुण्ठस्योक्तिः। "अयं कविमनयच्छस्यमानम्तकं यो अस्य सनितोत नृणाम्' इति वम्रस्यार्षं वचनम्। तेनात्कस्य शत्रुः कविरेष इति ज्ञातमस्माभिः । अत्कश्च शल्यः । अत्क-शल्यशब्दयोः पर्यायपदत्वात नाम्ना अत्कं सन्तं जयेतिहासकारो रमणीयेन पर्यायपदेन शल्य इति कथितवान् । बाणस्यामभागः शल्यनामकः । अत्कनामकश्च प्राचां भाषायाम् । रक्तसेचकात्कत्वादेव पृषत्को बाण उच्यते । अत्यन्तरियत्कः । अत् सात्यगमने । सात्यगमनं च मध्ये अविच्छित्रं गमनम् । धारावाहितया गमनमिति यावत् । सदा भ्रमणमिति न सातत्यगमन-पदार्थः । तस्मिन्पक्षे अश्वपर्यायस्यात्यशब्दस्य व्युत्पत्तिरनन्विता भवेत् । बाणाप्र-भागश्च धारावाहितया गच्छत्यन्तरिति सकलानुभवसिद्धो विषयः। श्वल्यशब्द-व्युत्पत्तौ नामलिङ्गानुशासनव्याख्याकारो लिङ्गयसूरिरेवं वदति। शलस्यन्तरिति शल्यम् शल् आशुगमने । सामान्यतो गत्यर्थकोऽपि शलतिराशुगमनार्थक एव प्राचीनैर्गृह्यते । आशुगमनं च बाणादिनामग्रस्य धारावाहित्वेन गमनम् । तस्मादत्क-शल्यशब्दौ तुल्यार्थौ ॥

इतस्र कविर्युधिष्ठिर एव नोशना अन्यो वा ॥

''शतेरपदन्यणय

दशोणये कवयेऽर्कसातौ।

इन्द्रात्र

वर्धः शुष्णस्याशुषस्य भायाः

पित्वो नारिरेचीत्कञ्चनप्र॥"

ऋ. सं. ६. २०. ४. भरद्वाजः॥

हे इन्द्र दशोणये दशसु ओणिषु दिन्ज विख्यातो दशोणिस्तस्मै । कवये तदर्थिमिति यावत् । कृतायामिति शेषः । अत्रास्याम् । अर्कसातौ सूर्यसाधने । कर्ण-साधन इति यावत् । पणयः असुराः । शतैः । बहुशतसङ्ख्याकैयोधिः सह । अपहन् पलायिताः अथ परोक्षकृतः स्तवः । (अयिमन्द्रः ) वधैः बज्रशक्तिभिः वधशब्दो वज्रायोऽत्र गृह्यते । अशुषस्य घृणिनः शोषियतुमशक्यस्य वा । शुष्णस्य सूर्या-

वतारस्य कर्णस्य । मायाः । किञ्चन किञ्चिद्पि । न प्रारिरेचीत् नातिरिक्तानकरोत् । अपि च पित्वः अञ्चानि च न प्रारिरेचीत् ॥

अत्र कविरर्जु नो युधिष्ठिरो वा स्यात्। तद्रथमेव सूर्यसाधनस्योक्तत्वात्। "अहमत्कं" "सम्राधतः" इति मन्त्रयोः कवेः कुत्सात्र्यक्ति देशेन कविः कुत्सादन्य एव भवति। परिशेषात्कविर्युधिष्ठिरः। एतेन कविर्यदहन्यायीय भूषादिति मन्त्रपादे कविश्च न कुत्स इति सिद्धयेत्॥

सायणाचार्यस्तु उभयत्रापि कविं कुत्समेव मन्यते। अनयोर्द्वयोः कविशब्दः कुत्सपरोऽपि न प्रकरणविरुद्धः। मन्त्रान्तरोक्तार्थसामरस्याय कविः कुत्साप्रजो वक्तव्य इस्यसाकं मतम्। दशोणये इस्रत्र सायणेन बहुह् विष्क इस्यर्थः कृतः प्रायः। सप्तम्यन्तं पदमिव तस्य प्रतिपदपर्योछोचने दृश्यते। ओणयशब्दो ह्विवीची न कापि निगमेषु छभ्यते। तस्य मतेन अर्कसातिर्युद्धम्। अर्कोऽन्नं प्राप्यतेऽस्मिन्निति व्युत्पत्तिः। तस्य बहुह्विष्क इति विशेषणं न सङ्गच्छते। प्रायो मुद्रणदोषः स्यात्। दशोणिशब्द एव बहुह्विष्कार्थकस्त्रेन कृतः स्यात्। तम्न कवेविशेषणम्। अत्र पत्ते ओणिशब्दो ह्विवीचकः। ओणिशब्दस्य ह्विवीचकत्त्रे न काष्यस्ति प्रयोगः। न वाऽस्ति निघण्दः। ओणिशब्दो निघण्दौ द्यावा-पृथिवीपरः द्विवचनान्तः पठितः। तस्मिन्नर्थे नैगमः प्रयोग एष भवति—

"तं त्वा धर्तारमोण्योः पवमान स्वर्दशम्। हिन्वे वाजेषु वाजिनम्॥" ऋ. ९. ६५. ११.

अत्र "ओण्योः द्यावाप्टथिवीनामैतत् तयोर्धर्तारं धारकम्" इति सायणीय-व्याख्या। द्वे ओण्यौ द्यावाप्टथिव्यौ चेत् दश ओण्यः दश दिश एव भवन्ति। यासु द्यौरूष्वादिक् प्रथिवी ध्रुवा दिक्। अन्या अष्टौ दिशस्त्र दिव्येवान्तर्भवन्ति सूद्रमं यदि पश्यामः। ओणिशब्दस्यैव छन्दिस ओण्याविति द्विवचनम्। दशोणि-रित्यत्र पररूपमि छान्दसम्।।

ननु दशोणिः कविः कुत्स एव भवति । नात्र कविशब्दं प्रसिद्धं किमिष नाम । अपितु क्रान्तदिशिपरं योगतः । एवं कवियेद्दृन्पायीय भूषादिखन्नापि । तस्मा-दनयोः कविशब्दस्य कुत्सपरत्वं न मन्त्रान्तरस्थकविकुत्सभेदप्रतिबन्धकमिति चेत् । न । कविशब्दस्यार्कसातिप्रकरणस्थस्य केवलयौगिकत्वेनान्वये नन्त्रान्तरस्य कोपः स्यात्—

"रपस्कविरिन्द्रार्कसातौ

क्षां दासायोपवर्हणीं कः।" ऋ. सं. १. १७४-७ अगस्यः। हे इन्द्र अर्कसातौ सूर्यसाधने। कविः कविनाम। रवत् अस्तौत्। दासाय शात्रुणामुपश्चवित्रे शुष्णाय । क्षाम् । पृथिवीम् । उपवर्हणीम् उपधानाम् । कः अकरोः । तं भूपतितमकार्षीरित्यर्थः ॥

अत्र कविशब्दो नामवाचकः । न विशेषणं कस्य चिन्नामनः । तस्मात्कविरिति कुत्सस्य नामान्तरं वक्तव्यम् । कुत्सामजस्य वा । पूर्वं मन्त्रान्तरथस्य भेदविरोधि । उत्तरमेव साधु ॥

इतश्च दशोणिः कविः कुत्सामज एव न कुत्सः।

"भावः कुरसिमन्द्र यसिख्यका— न्प्रावो युध्यन्तं वृषमं दशद्यम् । शकच्युतो रेणुनेक्षत द्या-मुच्कु त्रेयो नृषाह्याय तस्थी॥"

ऋ. सं. १. ३३. १४. हिरण्यस्तूपः ॥

हे इन्द्र यस्मिन्कुत्से । चाकन् कामयमानो भवसि । तम् । आवः अरक्षः । युध्यन्तम् । वृषभम् श्रेष्ठम् । दशद्युम दशद्युनामकं च प्रावः । युद्धप्रसङ्गादशद्यो-द्ग्ण्डयात्रां वर्णयति । शकच्युतः अश्वस्य बहुषु व्यत्ययेनैकवचनम् । अश्वानामित्यर्थः । रेग्युः खुरोत्थितो धूलः । द्यामाकाशं नक्षत प्राप्नोत् । द्वेत्रयः श्वित्रस्य पुत्रो दशद्यः । नृषाह्याय नेतृणां वीराणां सहनाय ताञ्जेतुमित्यर्थः । उत्तस्यो उत्थितः । उत्थानं चात्र स्थैर्येणावस्थानम् ।

अत्र दशद्ः श्वित्रस्य पुत्रः। स च कुत्सादन्यः। आवः प्राव इति क्रिया-पदाभ्यां तयोः कर्मभूतयोः प्रत्येकं योगात्। स च दशद्यः दण्डयात्राया नायकः तस्माद्यधिष्ठर एव दशद्युर्वक्तव्यः। दशद्युशब्दश्च दशोणिशब्दतुल्यार्थकः। तस्माद्द-शोणः कविर्युधिष्ठिर एव भवति। श्वित्रस्य (पाण्डोः) पुत्रोऽयं दशद्युरुक्त इति विषयो वाचकैर्छक्षीकर्तव्यः। श्वित्रपुत्रेषु कुत्सादन्यो दण्डयात्रानायको युधिष्ठिर एव स्यादिस्यत्र नैव स्यात्कस्यापि संशयः। राजा वा स्यादण्डयात्राया नायकः। सेनानां नियामको विश्विष्ठो वीरो वा।।

अन्यद्त्र रहस्यं विज्ञायते । किं तत् ? यदम्बरीषस्य युधिष्ठिर इति जये-तिहासे नाम कृतम् । तस्य "उच्छ्वेत्रे यो नृषाद्याय तस्थो" इति मान्त्रवर्णिकलिङ्ग-मेवाधारः ॥

सायणस्तु स्त्रीभ्यो ढिगिति सामान्यसूत्रमवलम्बय श्वित्रायाः पुत्रः श्वैत्रेय इति व्युत्पत्तिं करोति । शुभ्रादिगणस्याकृतिगणस्वात्तत्र श्वित्रशब्दस्यान्तभीवे ढगेषः । पाण्डुशब्दोऽपि शुभ्रादिषु योजनीयो विकल्पेन । पाण्डवेयशब्दो बहुशः श्रयुक्तो महाभारते । छन्दसि प्रायो विधीनां वैकल्पिकत्वदर्शनाच्छित्रपुत्राः श्वेत्रेयाः श्विज्याश्च । दशद्युः श्वेत्रेय उत्तरस्यामृचि श्विज्यः कथितः ॥

> "आवः शसं वृषभं तुःयासु क्षेत्रजेषे सघवन्च्छ्वत्र्यं गम्। ज्योक्चिदत्र तस्थिवाँसो अक-ज्छत्रृयतामधरा वेदनाकः॥"

> > ऋ सं १. ३३. १५. हिरण्यरतूपः ॥

हे मघवन् इन्द्र तुःयासु तोयं गृह्णातीति तोयमः तोयम एव तुमः मेघः तद्भवासु तुःयासु अप्सु निमित्तभूतासु । किंच चेत्रजेषे चेत्रजये निमित्त । गां गच्छन्तम् । वृषभम् श्रेष्ठम् । शमं शाम्यतीति शमस्तं शान्तिगुणप्रधानम् । श्वित्रयं श्वित्रपृतं पूर्वोक्तं दशद्यम् । आवः अरक्षः । अत्र अस्मिन्युद्धे ज्योक् चित् चिरम् । तिस्थिवांसः (ये) अक्रन् कृतवन्तः कर्म । तेषां शत्र्यताम् । अधरा अधराणि । वेदनानि । अकः अकरोः । अथवा शत्र्यतम् । वेदना युद्धविषयकाणि ज्ञानानि । अधरा न्यूनानि । अकः अकरोः ॥

युधिष्ठिरस्य धर्मराजाभिधानस्याधारस्तस्य वैदिकं वृषभनाम लिङ्गम् । धर्मो वृषात्मको हि वाङ्मये वर्ण्यते । शमनाम च तत्र साहाय्यकमाचरति ।।

भत्र जलं भूमिसाधनं च रक्षणकर्मणि निमित्तत्वेनोक्ते। दस्यूब्लम्यूँ श्चेति मन्त्रे श्वित्रयेभिः सिखभिः सनत्त्तेत्रं सनदपः इति यदुक्तं तद्वाचकैः स्मर्तव्यम्। अत्र श्वित्रयः तत्र श्वित्रया इति भेदः। सायणस्त्वेकत्र श्वित्रयं श्वित्रापुत्रमुक्तवाऽन्यत्र श्वित्रयान् श्वेतवर्णान्मरुतो वक्ति। एक एव यदि व्याख्याता नेदृशानि विमर्शासहानि स्लिलतानि भवेयुः॥

अम्बरीषः कविः दशोणिः दशद्यः वृषभः शमः इति षण्णामा युधिष्ठिरो निगमेष्विति सिद्धम् । युधिष्ठिरधर्मराजाभिधानयोर्मूळिळङ्गे च ज्ञाते ॥

# विंशं प्रकरणम्

#### भयमानः

जयेतिहासे यो भीमः स निगमे भयमान उक्त इत्यस्माभिक्कातम्। तस्य बाहुबले तदिदं मन्त्रिलङ्कं भवति—

> "यूयं राजानिमर्यं जनाय विभ्वतष्टं जनयथा यजत्राः। युष्मदेति मुष्टिहा बाहुजूतो युष्मत्सदश्चो मरुतः सुवीरः॥"

> > ऋ. सं. ५. ५८. ४.

यजत्राः (हे मरुतः जनाय भजमानाय पुरुषाय यूयं राजानं दीप्तिमन्तम् इर्यं रात्रुणां च्यावयितारं विभवतष्टं विभवनामकेन ऋभुणा मध्यमेन निर्मितं पुत्रं जनयथ। स च युष्मत् भवद्भयः कारणात् भवत्प्रसादादित्यर्थः, बाहुजूतः बाहुप्रेरितः मुष्टिहा मुष्टिभिरेव शत्रून् प्रत् युष्मदेव सदश्वः सद्वाहनः सुवीरः महावीरः सः एति गच्छति ॥)

ऋभुविभ्वो वाजश्चेति ऋभवस्त्रयः। तेषामन्यतमेन निर्मितमित्युक्तिः पुत्रोत्पत्तेर्दिञ्यत्वसूचनाय। गर्भाधानमन्त्रेत्वष्टा ह्रपाणि पिंशतु इत्युक्तस्त्वष्टा ऋभुरेव। त्रयोऽमी देवशिल्पिन इति प्रसिद्धिः। मरुतां जनयितृत्वमनुष्रहृवशात्। भीमस्य च वायोरुत्पत्तिरितिहासे कथ्यते। मारुतं शर्ध एव वायुः।।

अयमेव मारुतो चुतानः स्यात्। यस्याङ्गरसस्तिरश्चीरिति नामान्तरम्। अस्मा उषास इति सुक्तस्य आङ्गिरसस्तिरश्चीमीरुतो चुतानो वेति विकल्पकथनं नाम-विकल्प एव भवति न व्यक्तिविकल्पः। अयमेव चुतानः कृष्णद्रप्सयुद्धे इष्यामि वो वृषणो युष्यताजौ इति मरुतः प्रार्थितवान् तदाऽयं तस्य युद्धस्य प्रसक्षदर्शी।।

कुत्सस्याङ्गिरसत्वेन युतानस्याङ्गिरसत्वं व्याख्यातम्। तिरश्चीनीम तिर्यग्-दर्शनः।।

भीमस्य तिर्यग्दर्शनत्वे सोऽयं भारतश्लोको भवति—

"अमर्थणश्च कौन्तेयो दृढवेरश्च पाण्डवः।

अनर्भदासी सोन्मादस्तिर्यकप्रेक्षी महास्वनः॥"

धतराष्ट्र कृत भीमप्रस्ताव एव इलोकः । उ. प. ५१. ५.

शाट्यायनकन्नाद्वाणे काचित्कथाऽस्ति । "इन्द्रो वा असुरान् हत्वाऽपूत इवा-मेध्योऽमन्यत । सोऽकामयत । शुद्धमेव मा सन्तं शुद्धेन सान्ता मां स्तुयुरिति । सः ऋषीनन्नवीत् । स्तुवमेति । तत ऋषयः सामापश्यन् । तेनास्तुवन्ने तोन्विन्द्रमिति । ततो वा इन्द्रः पूतः शुद्धो मेध्योऽभवदिति ॥

ऋषय इति बहुवचनमादरार्थम् । तस्य साम्न एकस्यैव तिरश्र्या ऋषित्वात् । को भावः कथायाः ? वैकुण्ठो बन्धोः कंसस्य वधादात्मानं पापिनम-मन्यत । भीमः शुद्धेन साम्नाऽऽत्मदृष्टेन तं संस्कृत्य विपापमकरोत् । तेन शुद्धोः भूत्वा बलवानभूत् । एतच साम तृचं भवति । तस्योपसंहारे "शुद्धो वृत्राणि जिध्त्रसे शुद्धो वाजं सिषासिस" इत्युक्तम् । तेनानुमातुं शक्यं 'बृहस्पतिना युजेन्द्रः ससाहे' इत्यत्रोक्तो बृहस्पतिः मन्त्रकृत्तिरश्चीरेव भवति । तेनैव युजा सहायेन कृष्णः जरासन्धं जितवानिति । एतेनेतिहासे भोमकृतो जरासन्धवधो व्याख्यातः । बृहस्पति-स्त्रिषु रूढः । देवतायां यस्य ब्रह्मणस्पतिरित्यप् नाम । स एव सूक्तभाक् हविभाक् च । आङ्किरसे भरद्वाजस्य पितरि ऋषौ । सामान्यतो मन्त्रद्रष्टरि सङ्ग्रामनेतरि ऋषौ तत्र हि बाईस्थत्योंशो विद्यते ।।

#### अत्रेमे ऋचौ भवतः—

"स इस्होति सुधित श्रोकिस स्वे तस्मा इट्टा पिन्वते विश्वदानीम्। तस्मै विद्याः स्वयमेवानमन्ते यस्मिन्ब्रह्मा राजिन पूर्वमेति॥" "अप्रतीतो जयित सन्धनानि प्रतिजन्यान्युत या सजन्या अवस्यबे यो विरवः कृणोति ब्रह्मणे राजा तमवन्ति देवाः॥"

来. ४. ५०. ८. ९.

बाईस्पर्ट्यामदं सूक्तम् । सामान्यत ऋषिरत्र । बृहस्पतितया स्तूयते ॥

ननु भीमः क्षत्रियः कथं ब्रह्मा भवतीति चेत् निगमोक्ते राजत्वब्रह्मत्वे न जातिपरे। यः सेनाया अधिपतिः प्रजानां वा पालकः स राजा। मन्त्रबलविशिष्ठो ब्रह्मा। एकस्यैव राजत्वे ब्रह्मत्वे च न कश्चिद्विरोधः। यच्च भीमस्य क्षत्रियत्वं तद्प्यवीचीनकल्पन जभ्रममूलम्। स आर्यो जातितः। न तस्मिन्कालेऽधुनातनवंश-परम्परायत्तब्राह्मण-क्षत्रियविभागः॥

''बृहस्पितना युजेन्द्रः ससाहे'' इत्यत्रोक्तः कि चुतानसाहाय्यकात्स्वयं शत्रुं इतवान् ? चुतानकृतं द्रप्सहननमेव किमन्त्र साहाय्यकात्मना वर्ण्यते ? इति संशयः । मन्त्रार्थ उभयथापि कर्तुं शक्यः । इतिहासोक्तिबलाद्गीम एव द्रप्सस्य इन्तेति सुवचम् । छद्मना द्वन्द्वयुद्धभिक्षाकथा त्वमूला ।।

# एकविंशं प्रकरणम्

### अभिमन्युः

अर्जु नस्य पुत्रेऽभिमन्युर्महाबीर इति भारते प्रसिद्धम्। निगमे च स ंबिषयो विद्यते।

> ''कुत्साय ग्रुष्णमग्रुषं निवहींः प्रपित्वे अह्नः कुयवं सहस्ता। सद्यो दस्यून् प्रमृण कुत्स्येन प्रसूरश्चकं वृहतादभीके॥"

> > ऋ. सं. ४.१६.१२. वामदेवः ।

( हे इन्द्र ) कुत्साय । अशुषम् शुष्णम् । निबर्हीः । कदा ? अहः दिनस्य । प्रियत्वे पूर्वभागे समीपार्थकः प्रियत्वश्वदोऽत्र लक्षणया पूर्वभागवाची । एवं कुयवं सहस्रा सैन्यानि च निबर्हीः । कुत्सायेत्येव सद्यस्तिस्मिन्दिवसे कुत्स्येन कुत्सपुत्रेण द्वारा । दस्यून् । प्रमृण हतवानिस । अभीके समीपे गत्वा सूरः सूर्यस्य चकं रथचकं प्रवृहतात् अपहृतवानिस । मूर्यरथचकहरणकर्मणोऽद्भुतत्वाच्छुष्णादिनिबर्षणकथानकादनन्तरमपि पूर्ववृत्तस्य स्मारणम् । न कमविवक्षा ॥

अत्र कुत्स्यशब्दः सायनस्य वज्रपर्यायः। कुत्स एव कुत्स्यमिति तस्य ब्युत्पत्तिः। निरर्थकप्रत्ययकल्पनापेक्षयाऽस्मदुक्तार्थं एव युक्तः।।

#### अन्यां पश्यत ऋचम् -

"त्वा देवेषु प्रथमं मनामहे त्वं बभूथ पृतनासु सासहिः। सेमं नः कारुमुपन्युमुद्भिद्-मिन्द्रः कृणोतु प्रसवे रथं पुरः॥"

ऋ. १. १०२. ९.

कुत्सस्येयं स्तुतिः । हे इन्द्र देवेषु प्रथमं श्रेष्ठं त्वां मनामहे ध्यायामः । त्वं प्रतासु युद्धेषु सासिः अभिभविता बभूथ अभवः । अथ परोक्षकृतः । इन्द्रः इमं नः उपमन्युं उपमन्युनामकम् । कारुम् पुत्रम् । कालशब्दो निगमेषु पुत्रे न्व हृदः । "यशसं कारु कुणुहि स्तवानः" इत्यादौ तथा प्रयोगदर्शनात । उद्भिदं शत्रुसैन्यानां भेत्तारम् । प्रसवे युद्धे । पुरः पुरस्ताद्गच्छन्तं रथं रथिकम् । लक्षणया रथो रथिपर्यायः । कुणोतु करोतु ॥

इरमेव लिङ्गमभिमन्योः पद्मव्यूहभेदकथायाः यहुद्भिदमित्याह ॥

निगमेऽयमुपमन्युः । इतिहासेऽभिमन्युनामाकृतः । उपमन्युरुपमन्ता सर्व-स्पृग्विज्ञानः । अभिमन्युरभितो मन्ता व्यापकविज्ञानः । इत्येतौ शब्दौ प्रायः तुल्यार्थौ भवतः ॥

# द्वाविंशं प्रकरणम्

### पश्चानामेका पत्नी

द्रौपदी पञ्चानां परनोति भारते विद्यते । तस्य किं मूळिमिति चेत् । अत्रेमेः भवतः—

"जोषचदीमसुर्या सचध्यै विषतस्तु का रोदसी नृमणाः। आसूर्येव विधतो रथं गा स्वेषप्रतीका नभसो नेत्या॥ आस्थापयन्त युवतिं युवानः शुभे निमिक्लां विद्धेषु पन्नाम्। अर्को यद्वो मस्तो हविष्मान्गायग्गाथं सुतसोमो दुवस्यन्॥"

न्नर. १. १६७,५.६.

अत्रायं सायनस्य प्रतिपदार्थः । रोदसी मरुत्पत्नी विद्युद्धा ईमेनं मरुत्सङ्घं जोषते सेवते किमर्थं सच्ध्ये सङ्गमनाय ईदृशी सा असुर्या असुराः क्षेप्रारो मरुतः तेषां स्वभूता विषितस्तुका विस्तीर्णकेशसङ्घा नृमणाः नृषु मरुत्सु मननवती त्वेषप्रतीका दीप्तावयवा ईदृशी देवी विधतः परिचरतो मरुत्सङ्घस्य रथमागादा-गच्छति । केव विधतः सूर्यस्य रथं त्वेषप्रतीका सूर्येव सूर्यपत्नीव यद्वा सूर्य-दुहिताऽश्विनोः रथमिव आगमने दृष्टान्तः नभसः आदिसस्य इसान गतिरिव ॥

युवानो नित्यतरुणाः मरुतः युवतीं नित्यतरुणीं विद्युद्भूपां रोदस्यांश्चियमास्था-पयन्त आस्थापयन्ति देवतात्वेन रथे धारयन्ति को दशीं तां निमिन्हां नियमेन मिश्रयन्तीं पञ्जां पञ्जो बलं तद्वतीं शुभे उदके वृष्ट्युदकार्थं शुभे रथ इति योज्यम्। किं निमित्ते विद्वेषु यागेषु कदा यत् यदा हे मरुतो वो युष्मान् अर्कः अर्चनसाधन-मन्त्रोपेतः हविष्मान् सुतसोमः यजमानः दुवस्यन् परिचरन् गाथं स्तोत्रं गायत् गायति।।

अत्र बहूनां मरुतामेका पत्नीति लिङ्गात्तद्वताराणां पाण्डवानां चैका पत्नी कथिता। अत्र पञ्जेति वंशसूचकमिव नाम। पञ्जा अङ्गिरो विशेषा उच्यन्ते। "तद्वां नराद्यांस्यं पञ्जियेण कक्षीवता नासत्या परिवमन्" १. ११७. ६. इति कक्षीवतः पञ्जि यत्वोक्तेलिङ्गात्। द्वपदोऽस्थिवंशस्थपर्ववाचकः। तज्ञा कुण्डलिनो द्रौपदी विद्युच्छक्तिः। कक्षीवतः पुत्री घोषा मन्त्रद्रष्ट्री ऋषिका अर्जुनस्य पत्नीति विद्यायते। यथा—

"भावो रुवण्युमौशिजो हुवध्ये घोषेव शंसमर्जुनस्य नंशे। प्रवः पूष्णे दावन भाँ अच्छा बोचेय वसुतातिमग्नेः॥"

ऋ. १. १२२. ५.

(हे अश्विना) औशिजः अहं रुवण्युं रवणीयं (सा०) शंसंस्तोत्रं वः हुवध्यै वोचेय। अर्जुनस्य नंशे व्याप्तौ तात्पर्यतः प्राप्तौ घोषेव मम पुत्री घोषेव। किं च आ दावने दात्रे पूष्णो अच्छ आभिमुख्येन वः युष्मदर्थं वोचेय शंसम्। तथा अग्नेः वसुतातिं धनप्राप्तिमभिलद्दय शंसं वोचेय। अत्रार्जुनस्य नंशे श्वेतकुष्ठस्य नाशे इति सायनस्यार्थः। नशतेव्र्युत्पन्नं पदं नंशः न नश्यतेः नशतिश्च छान्दसो व्याप्त्यर्थको घातुः। तस्य लिङ्गप्रयोगं पश्यत—

"इन्द्रश्च मृळयातिनो न नः पश्चाः घं नशत्। भद्रं भवाति नः पुरः॥" ऋ. २. ४१. ११. न नशत् न प्राप्नोति इति सायनव्याख्या । लुडः सर्वलकारार्थत्वाद्वर्तमाने उक्तिः । ततोपि न प्राप्नोत्विति युक्तम् । निघण्टावेष धातुर्याप्यर्थे पठितः । तात्पर्यतः स प्राप्यर्थको भवति ।।

इयमृक् पूर्वमन्त्रोक्तार्थं द्रढयति-

''युवं कवीष्ठः पर्यक्षिनारथं विशो न कुस्सो जरितुर्नशायथः । युवोर्हमक्षा पर्यक्षिना मध्वासा भरत निष्कृतं न योषणा ॥'' ऋ. १०. ४. ६.

घोषाया मन्त्रोऽयम् । हे अश्विना कवी युवां रथं परिष्ठः अस्माकं रथं परितिष्ठथः । जरितुः स्तोतुर्युष्मद्भक्तस्येत्यर्थः । कुत्सः कुत्सस्य षष्ठयर्थे प्रथमा । विशः मनुष्यान् पाण्डवानिति यावत् नशायथः प्रापयथः मामित् शेषः । नकारश्चार्थे इममेव विषयं पिताऽनुवदति अर्जु नस्य नंशे इति । मक्षा मिर्श्वका अत्रात्मेव मिक्किन . त्यौपम्येनोच्यते आसामुखेन हे अश्विना युवोई युष्मदर्थं मधु परिभरत परिभृतवती स्तोत्रं भृतवतीत्यर्थः । तत्र दृष्टान्तः । योषणा निष्कृतं पक्तमन्नं यथा विभर्ति तथा । सायनस्त्वत्र नशायथः प्राप्तुथ इत्येवोक्तवान् न नाशयथ इति । णिजन्तत्वात्प्रापयत इति योग्यम् । "विशः मनुष्यः बहुवचनार्थे एकवचनम् कुरसो न कुरस इव युवं परिष्ठः परिभवधः अपि च नशायथः प्राप्नुथः" इति सायनस्यार्थः कुरस इत्युक्त्या इन्द्रश्च तस्य मतेन व्यज्यते यथेन्द्राकुत्सा तथा युवामिति । जरितुरिति षष्ठयन्तं तेन यज्ञं गन्तुमित्यध्याहृतपदाभ्यां योजितम् । व्याख्यानतारतम्यं पाठका एव पश्यन्तु । अत्र या घोषा सैव रोदस्यन्यत्र । घोषतीति घोषा । रुदतीति रोदसी । उभयं च तुल्यार्थम् । पञ्जेति काक्षीवत्या वचनम् । तस्माद्द्रौपदीकथाया अस्ति मृ्लम् । अर्जु नस्य नंशे इत्यनेन साक्षादर्जु नपदेनापि कुत्स उक्तः । इदमन्यदृढीकरणं कुत्स एवार्जु न इत्यत्र। एकत्रार्जु नस्य नंशे घोषाऽहिवनौ आराधयामासेति वर्तते अन्यत्र कुत्सस्य विशः प्राप्तवतीति विद्यते । अर्जु नाथं तपस्तेपे सर्वीन्याण्डवान्प्रापेति सङ्गतिः । कुत्सस्य मनुष्यान् प्रापयत इत्यत्रं कुत्सगृहं लक्षणया चेदेकस्याजु नस्य पत्नी स्यात्। तथाऽपि जोषद्यदीमिति मन्त्रान्तरार्थत्रछात्पश्चानां पत्नीति पक्ष एव बलवान्।

# त्रयोविंशं प्रकरणम्

## कुयव एव दुर्योधनः

"निदुर्योणे कुयवाचं मृधिश्रेत्" ऋ. १.७४. ७. रपत्कविरिन्द्रेति ऋचश्चतुर्थ-पारोऽयम्। दुर्योणे दुर्गस्थाने स्थितम्। कुयवाचम् । मृधि युद्धे । श्रेत् अतापयत् अहिंसी-दित्यर्थः । अत्र कुयवाक्कुयवः । कुयवाच एव विकृतं रूपं कुयव इति । प्रान्यचक्रमिति मन्त्रे निदुर्योण आवृणक्रमृश्चवाच ४.२९.१०. इत्युक्तम् । उभयत्रापि शुष्णवधादनन्तरं कुयवाचो मृधवाचां च वध उच्यते । तस्मात्कुयवागेव सानुचरो श्रात्युक्तो वा मृध्यवाच इति पदेनोच्यत इत्यूहितुं शक्यम् । कुयवाक् कुत्सितवाक् । मृध्यवाक् व्यर्थवाक् । तात्पर्यत उभयं तुल्यार्थकम् । शुष्णसाहचर्याहिङ्गात्कुयवागेव कुयव इत्यध्यवसीयते । स एव दुर्योधनः । अत्रेदं लिङ्गं भवति—

> ''युयोपनाभिरुपरस्यायोः प्रपूर्वाभिस्तिरते राष्टिश्चरः। अञ्जसी कुलिशी वीरपरनी पयो हिन्वाना उदभिर्भरन्ते॥"

> > ऋ. सं. १. १०४. ४. कुस्सः।

अत्रेयं सायनव्याख्या। उपरस्य उद्कमध्ये सुप्तस्यावस्थितस्य। आयोः परेषामुपद्रवार्थे इतस्ततो गच्छतः कुयवासुरस्य नाभिः सन्नद्धमावसनस्थानं युयोप गृहमासोत। यथा अन्येर्न दृश्यते सोऽसुरस्तथा अकरोदिखर्थः। अपि च पूर्वाभिः पूर्यित्रीभिरात्मना अपहृताभिरद्भिः प्रतिरते सोऽसुरः प्रवर्धते। स च शूरा शौर्योपेतो राष्ट्रि राजते च।......तम् इममसूरम् अञ्जतो आञ्जस्योपेता कुलिशी कुलं श्रातयन्ती वीरपत्नी वीरस्य पालियत्री एतत्संज्ञिकास्तिस्रो नद्यः पयः पयसा हिन्वानाः प्रीणयन्त्यः उद्भिरात्मीयैरुद्कैर्भरन्ते धारयन्ति।।

अत्र जले गृहत्वाहिङ्गात्कुयवो दुर्योधन इत्यवगम्यते । आयुरिति नाम्ना च । आयुश्वदस्य नेतस्ततो गच्छित्रित्यर्थः । उदके सुप्तस्य किमिवेतस्ततो गमनम् । आयुरा-युवंश्यः । एकवचनेऽपि गोत्रापत्यलोपच्छान्दसः । कुत्सस्य मन्त्रे नाहुषोषु विज्ञु इति वर्तते अत्रायुरिति । तस्मादनयोज्ञीतित्वं व्यक्तं भवति ।।

#### अन्याऽत्र भवतिः—

''विसद्यो विश्वा इंहितात्येषामिन्दः पुरः सहसा सप्त दर्दः । ब्यानवस्य तृस्सवे गयं भाग्जेष्म पूरं विद्ये सृधवाचम्' ॥ आनवस्य गयं गृहं तृत्सवे आभागिति सायनः। पूरुं मनुष्यमिति। पूरुं पूरुवंदयं मुध्रवाचं कुयवमित्यर्थो युक्तः।

कुयनाङ्मध्रवाक् स्थलेब्वेव तस्य स्थानं दुर्योणमुच्यते । दुर्गं योनं दुर्योण-मित्यर्थः । दुर्गं योनं यस्य स इति बहुन्नीह्ये दुर्योणशब्द कुयववाचो स्यात् । दुर्योण-शब्द एव दुर्योधनञ्चव्दस्य मुलमिति जानीमः । कुयववधघट्टे प्रार्थनैवम्—

> "प्रति यस्त्यानीथाऽदर्शि दस्यो-रोको नाच्छासदनं जानती गात्। अधस्मानो मघवञ्चकृता दिन्मानो मघेव निष्पपीपरादाः'।

> > 来. 9. 908. 4.

यत् यदा नीथा पदवी प्रत्यदिश अस्माभिद्ध ष्टा सा च दस्योः कुयवस्य ओकः स्थानं जानती गौः सदनं न अच्छा आभिमुख्येन गात्। हे मघवन् अध अनन्तरं चक्रतादित् पुनः पुनः कुयवक्रतादपकारात् न रस्तेति योग्य क्रियाध्याहारः। निः षपो स्नीकामः मघेव धनानीव नः मापरादाः मात्याक्षीः। अत्र कुयवे दस्युपदं गुणवाचकं न जातिवाचकम्। दस्युर्हिंसाकामः। दसु उपक्षये इति धातुः।। आवृष्डम्ध्रवाच इत्यत्र बहुवचनात् कुयवस्य भ्रातरश्च सन्तीति विज्ञायते। उयेष्ठस्य नाम्ना भ्रातृणां सर्वेषामिधानं निगमे प्रसिद्धम् यथा ऋभवः ऋभु-विभव-वाजाः।।

कुतः दुर्योधनस्य पाण्डवानां च युद्धमभूत् । अत्रेयं भवति—

''वयं जियेम त्वया युजा वृत-मस्माकमंश्रयुदवा भरे भरे। अस्मभ्यमिनद्द वरिवः सुगं कृधि प्रशत्रुणां मधवनवृष्णया रुज''॥

ऋ. 1. १०२. ४.

कुत्सस्येयं प्रार्थना । हे इन्द्र वयं त्वया युजा वृतं शत्रुभिरावृतं अस्माकमंशं जयेम भरे भरे प्रतियुद्धं उदव रक्ष । विश्वः धनं अस्मभ्यं सुगं कृषि । शत्रूणां वृष्ठण्या बलानि हे मघवन् आरुज । सायनस्तु वृतमाष्ट्रण्वन्तं शत्रुं जयेम । अस्माकमंशं युद्धे रत्तेति व्याचष्टे । तस्मान्त्रागुक्तः पक्षः सरलः । सायनपक्षेऽपि अंशरक्षणमस्त्येव । किञ्च त्तेत्रजेषे क्षेत्रं सनत् इति लिङ्गे चात्र बलकरे तस्मादंशे भूभ्यात्मके शत्रभिराक्तान्ते तज्जयाय युद्धं प्राप्तमिति भारतोक्तं कारणमेत्र सत्यम् । भरदंशं नैतश इत्यत्राप्येवमर्थः कर्तुं शक्यः ॥

#### भारतचरित्रपरीक्षा

## द्यूतकथा

किं द्यतमासीदित्यत्र किञ्जिद्विचार्य । तत्रेयं भवति—
"कृतेन श्वम्नी विचिनोति देवने
संवर्ग यनमघवा सूर्य जयत ।
न तत्ते अन्यो अनुवीर्य शक्ख
पुराणो मघवस्रोत नृतनः"॥

ऋ. १०. ४३. ५.

यन्मघवा संवर्गं सर्वानात्मनोवशे कुर्वन्तं सूर्यं शुष्णं जयत् तदाश्वन्नी कितवः देवने चूते कृतं अक्षविशेषं न विचिनोति न सङ्गृह्णाति । स्पष्टमुत्तरार्धम् । अत्रेयं सायनव्याख्या । "श्वन्नी परस्वानां हन्ता कितवः देवने चूते कृतं न यथाहतं विचिनोति तद्वदिन्द्रः सूर्यं मृगयते । कदेत्यत आह । यद्यदा मघवा धनवानिन्द्रः संवर्गं सम्यग्वष्टेर्वर्जयितारं सूर्यमादित्यं तदीयरसापहरणद्वारेण जयति" । इति कृतं हतमभूत् हतं च जितं परस्वं तस्य च मार्गणं तदौपम्यं सूर्यान्वेषणे चित्रः समन्वयः । अछं तद्विमर्शनेन । कर्णवधादन्तरं शकुनैदेवनिक्रयावैराग्य-मुत्पन्नमिति पूर्वार्थसार्थः ॥

"यदा द्रक्ष्यसि सङ्ग्रामे श्वेताश्वं कृष्णसारथिम् । ऐन्द्रमस्त्रं विकुर्वाणमुखे चाप्यग्निमारुते ॥ गाण्डीवस्य च निर्घोषं विस्फूर्जितमिवाशनेः । न तदा भविता त्रेता न कृतं द्वापरं न च ॥

भा० उ० १४२. ६. ७.

कर्णं प्रति कृष्णवाक्यमेतत् । त्रेता-कृत-द्वापराण्यक्षविशेषाः । यजुर्वेदे च कृतादिशब्दाः अक्षपर्याया उपयुक्ताः । तस्मात्कृतशब्दोऽत्राक्षपर्यायः । श्वन्नीशब्द्भवं प्राकृतपद्मेव शकुनिः । क्रमात्तत्संस्कृतमारूढम् । तस्माद्चृतं चाभूदिति प्रतीयते ॥

# चतुर्विशं प्रकरणम्

### वेतसु तुग्रसदिभाः

सवेतसुं दशमायं दशोणि त्तुजिमिन्द्रः स्वभिष्टिगुम्नः । भातुग्रं शश्वदिभं द्योतनाय मातुर्नसीमुपस्जा इयध्यैः ॥

**末. ६. २०. ८.** 

दशमायं दशसिद्धिमन्तं दशबलशन्दवदेष शब्दः । दशोणि दशदिक्प्रसिद्धं किवम् तूतुर्जि कम्पयन्तम् । वेतसुमेतन्नामकं तुप्रम् इभं च स्वभिष्टि सुम्नः इन्द्रः चोतनाय कुत्साय सीं एतान् इयध्ये एतवे युद्धे जेतुमित्यर्थः । मातुर्ने मातुर्यथा पुत्राँसाद्वत् शश्वत् उपासृजत् वशीचकारेत्यर्थः । इत्यत्र वेतसु तुष्रेमा उक्ताः ॥

"त्वं रथं प्रभरो योधमृषा प्रावो युध्यन्तं वृषभं दशसुम्। स्वं तुप्रं वेतसवे स चाहन् स्वं तुर्जि गृणन्तमिन्द्र त्तोः॥"

ऋ. ६. २६. ४.

त्वं योधं योद्धारं । ऋशं दीप्तम् । रथं कुत्सरथं प्रभरः । द्वितीयपादः प्रागेव व्याख्यातः । हे इन्द्र त्वं वेतसवे वेतसोरथं युध्यन्तं तुवं सचा वेतसुना सहैव अहन् हतवानसि । गृणन्तं तुनिं कम्पनं कुत्सं तूतोः अवर्धयः । इत्यत्र तुपन्वेतस्वोर्वध उक्तः ॥

''श्रहं पितेव वेतस्ँरभिष्टये तुयं कुत्साय स्मिद्भं च रन्धयाम् । श्रहं भुवं यजमानस्य राजनि प्रयद्गरे तु जये न प्रियाध्ये ॥"

来。 90. 89. 8.

वेतसून् वेतसुं आदराद्वहुवचनम् । तुम्रं स्मिद्भं च स्मच्छ्रब्दः स्वर्गवाची साहिष्टिरित्यादौ तथाऽर्थदर्शनात् स्वर्गगजमिति नामार्थः । अभिष्ठये कुत्साय पितेव रन्धयम् वशे अकरवम् ॥

अहं यजमानस्य राजिन प्रकाशे भुवं अभवम्। यत् आधृषे रात्रूणां धर्षकाय तुजये कुत्साय प्रिया प्रियकार्याणि प्रभरे। इत्यत्र वेतसु-तुप्रस्मिद्भवशीकरणं पुन-रक्तम्। स्मिद्भि एवान्यत्रेभ उक्तः। के ते त्रयः? वेतसशब्दो जलप्रदेशप्रभवे गुल्मविशेषे तत्समार्थो वेतसुः। अस्य विदुल इति च नामान्तरम्। नादेयीति च तस्यान्यन्नाम विशेषविवक्षायाम्। एष एव गाङ्गेयो भीष्मः स्यात्। स्मिद्भः

अश्वत्थामा स्यात्। अश्वत्थामा नाम कश्चिद्रजः तस्य मरणे न्याजेन अश्वत्थामा हतः कुछर इति युधिष्ठिर उक्तवानिति भारते। अश्वत्थामा हत इति स्पष्टं कुञ्जर इति मन्दं चावादीत्किल । वस्तुतस्तु अश्वत्थामैवेभः स्मिद्दभञ्चोच्यते। इभो हत इति स्पष्टं कुञ्जर इति मन्दं च युधिष्ठिर उक्तवानित्यनुमिमीमहे। तदा अश्वत्थामनामक गजवधोऽनावरयकः। साधारणगजवधेऽपि सन्याजोऽवलम्बतुं शक्यः। इभशन्द-साहचर्यातुमो द्रोणः घनाकाशवरिष्ठेषु तुमशन्द इति पाणिनीयवृत्तिः। वरिष्ठत्व-मन्त्रार्थः स्थात्। अथवा तोयं गृह्णातीति तुमः कलशः। कलशपर्यायेण द्रोणशन्देन तुमस्योक्तिनीसम्भान्या। तस्मात्तुमो द्रोणः स्थात्। द्रोणशन्दस्य वैदिकमान-शन्दत्तुल्यार्थत्वात् मानस्येव कुम्भसम्भवत्वं पौराणिकः प्राहेति विज्ञायते। मानस्य कुभसम्भवत्वं च मित्रावरुणयोस्तेजसा ऊर्वश्यपरनामकविद्युच्छक्तिसन्दीप्तेन शिरसि पतितेन द्वितीयं जन्म। शिर एव तत्र कुम्भत्वेनोपमीयते। तमगस्त्यं वदन्ति। माननामानं मानपुत्रत्वात्। मानश्च ऋषिरेव न कल्जाः। ईदृशमेव विस्तष्टस्य च द्वितीयं जन्म। तदत्राकृतत्वान् व्याख्यास्यामः। अस्माकम्वय इति ग्रन्थे तस्य विस्तरः। दृणाति दारयति शत्रूनिति वा द्रोणः। तुमस्यैवेदं नामान्तरं वा स्थात्।।

आप्यिखित एव भीष्म इत्येकमनुमानम् । तस्यैव वेतसुरिति नामान्तरम् । अपां पुत्र आप्द्यः । भीष्मश्च गङ्गापुत्रः । अपां न पाइ व आप्द्यः त्रित इत्युच्यते ऋषिश्च कश्चित् । अपां नपास दिव्योऽग्निः । तत्रेयं भवतिः—

> ''यस्सोमिमन्द्रविष्णिवि यद्वाघत्रित क्षाप्त्ये । यद्वा मरुत्सु मन्दसे सिमन्दुभिः॥'' ऋ. ८. १२. १६.

विष्णुमरुत्साहचर्यादत्र त्रितोऽग्निः आप्त्य इति विशेषणादपां न पात्। अनेकखलेषु अग्निस्तित इत्युच्यते। "निपस्त्यासु त्रितस्तभूयन्" १०. ४६.६. इत्याद्युदाहरणम्। त्रितस्त्रिषु स्थानेषु स्थितः। त्रेतारूप इत्यर्थः। अथ ऋषिपरत्वे—

> "इमं त्रितो भूर्यविन्दिद्च्छ-न्वेभूवसोर्मूर्धन्याध्न्यायाः । स शेहृधो जात आ इम्येषु नाभिर्युवा भवति रोचनस्य॥"

> > ऋ. १०. ४६. ३.

वैभूवसः विभुवसः पुत्रः त्रितः ऋषिः इममिन भूरि इच्छन् अध्न्यायाः गोः वाचः मूर्धिन अविन्दत् शेवृधः सुखवर्धकः युवा सः हर्म्येषु कोशेषु जातः वै प्रादुर्भूतः सन् आसमन्तात् रोचनस्य प्रकाशस्य नाभिः जन्मस्यानं भवति । अयमेव वैभूवस आप्त्य त्रितस्यः पिता विभूवाः माता अब्देवी । अयं च ब्रह्मिष्ठो मन्त्रद्रष्टा । अस्य सूक्तेषु ज्ञानकाण्डं धर्मशास्त्रं च राजेते । अयमेव भीष्मः स्वादिस्त्र अब्देवीपुत्रत्वं लिङ्गम् । अन्यच विद्यते—

"भद्रो भद्रया सचमान भागा-स्वसारं जारो भभ्येति पश्चात्। सुप्रतीकेषु भिरग्निर्वितिष्ठन् जुशद्भिवंणैरभिराममस्थात्॥"

宋. 90. 3. 3.

इयं त्रितस्यार्षी । भद्रः मङ्गलः रामः भद्रया मङ्गलया अम्बया सह सचमानः युक्तः आगात् । यथा जारः जरियता सूर्यः स्वसारं उषसं पश्चाद्भयेति तद्वत् इति छप्तोपमारूपकं वा निदर्शनाख्यम् । अनन्तरं अग्निः ममेष्टा देवता सुप्रतोकैः द्युभिः वितिष्ठन् रुशिद्धः मन्त्रवागात्मकैः वणैः अक्षरैः रामं अभ्यास्थात् अभ्यभवत् । वाचमग्निवभूतित्वात्स्वप्रयुक्तमन्त्राणामेवाग्नेयत्वं वदति । अर्थान्तरे तु भद्रो भद्रयेति पादोऽपि सूर्योषः परः । रामशब्दो नैशितिभिरपरः यथा सायनो मन्यते । यः कश्चिद्धा भवत्वर्थोऽस्य । भीष्मकृतपरशुरामविजयस्थायमेव मन्त्रो मूलिमस्यत्र न कश्चित्संशयः । तस्मादितिहासकारस्वितमाप्त्यं भोष्म इति जम्राहेति ज्ञायते । भीष्मस्य वस्ववतारत्वं चेममेवार्थं पुष्णाति । प्रभासो वसुश्चापांनपादेव स्थात् । तस्यैव सर्ववसुश्रेष्ठत्वात् वसूतां पावकश्चास्मीति पावकस्यैय प्रभासत्वं वक्तव्यम् । अनक्तेन पौनरुक्तयं वारियतुं स दिव्योऽग्निः कथयितव्यः । दिव्याग्नेरेव वस्तुतः पावकत्वम् ॥

तुम्रशब्दस्य मेवपर्यायत्वाद्द्रौणः पर्जन्यावतारः स्यात्। सादिभश्च ब्रह्मणस्पतेः॥

कृपस्य नाम युद्धसम्बन्धेन यद्यपि न ज्ञायते तथाऽप्यस्ति निगमे । यथा-

''शम्धीनो अस्य यद्ध पौरमाविथ धिय इन्द्र सिषासतः। शम्धि यथा रुशमं इयावकं कृप-

मिन्द्रः प्रावः स्वर्णरम्॥" ऋ. ८. ३. १२.

पौरं पूरुवंशभवं श्यावकं द्रोणं आकर्णपिलतः श्याव इत्याद्युक्तेः। कृपं कृपाचार्यं स्वर्णरं रुशमंचे पदे न ज्ञायेते कयोवीचके अत्र पौरो भीष्मः स्यात्प्रायः!!

ननु त्रितो भीष्मश्चेदेकतद्वितौ तस्य भ्रातरौ वक्तव्यौ। नैषापितः। यतः कुत्सश्च त्रित उच्यते। तृतीयत्वात्। तदा एकतद्वितौ युधिष्ठिरभीमौ स्याताम्। कुत्सस्य त्रितत्वे एपा भवति— अश्वत्थामा स्यात्। अश्वत्थामा नाम कश्चिद्गजः तस्य मरणे व्याजेन अश्वत्थामा हतः कुछर इति युधिष्ठिरं उक्तवानिति भारते। अश्वत्थामा हत इति स्पष्टं कुञ्जर इति मन्दं चावादीत्किछ। वस्तुतस्तु अश्वत्थामैवेभः स्मिद्दिभश्चोच्यते। इभो हत इति स्पष्टं कुञ्जर इति मन्दं च युधिष्ठिर उक्तवानित्यनुमिमीमहे। तदा अश्वत्थामनामकगजवधोऽनोवश्यकः। साधारणगजवधेऽपि सव्याजोऽवछिन्बतुं शक्यः। इभशव्दस्माहचर्यातुमो द्रोणः घनाकाशवरिष्ठेषु तुमशव्द इति पाणिनीयवृत्तिः। वरिष्ठत्वमन्त्रार्थः स्थात्। अथवा तोयं गृह्वातीति तुमः कछशः। कछशपर्यायेण द्रोणशव्देन तुमस्योक्तिनीसम्भाव्य। तस्मातुमो द्रोणः स्थात्। द्रोणशब्दस्य वैदिकमानशब्दत्वत्यार्थत्वात् मानस्येव कुम्भसम्भवत्वं पौराणिकः प्राहेति विज्ञायते। मानस्य कुभसम्भवत्वं च मित्रावरुणयोस्तेजसा ऊर्वश्यपरनामकविद्युच्छक्तिसन्दीप्तेन शिरसि पतितेन द्वितीयं जन्म। शिर एव तत्र कुम्भत्वेनोपमीयते। तमगस्त्यं वदन्ति। माननामानं मानपुत्रत्वात्। मानश्च ऋषिरेव न कछशः। ईदृशमेव विसष्ठस्य च द्वितीयं जन्म। तदत्राकृतत्वान्न व्याख्यास्यामः। अस्माकम्वय इति ग्रन्थे तस्य विस्तरः। हणाति दारयित शत्रूनिति वा द्रोणः। तुग्रस्येवेदं नामान्तरं वा स्थात्।।

आप्त्यिक्तत एव भीष्म इत्येकमनुमानम् । तस्यैव वेतसुरिति नामान्तरम् । अपां पुत्र आप्त्यः । भीष्मश्च गङ्गापुत्रः । अपां न पाद्दे व आप्त्यः त्रित इत्युच्यते ऋषिश्च कश्चित् । अपां नपाच दिव्योऽग्निः । तत्रेयं भवतिः—

''यस्सोममिन्द्रविष्णवि यद्वाघत्रित आप्त्ये। यद्वा मरुत्सु मन्दसे समिन्दुभिः॥"

来. ८. १२. १६.

विष्णुमरुत्साहचर्यादत्र त्रितोऽग्निः आप्त्य इति विशेषणादपां न पात्। अनेकखलेषु अग्निस्तित इत्युच्यते। "निपस्त्यासु त्रितस्तभूयन्" १०. ४६.६. इत्याद्यदाहरणम्। त्रितस्त्रिषु स्थानेषु स्थितः। त्रेतारूप इत्यर्थः। अथ ऋषिपरत्वे—

> "इमं त्रितो भूयंविन्दिद्च्छ-न्वैभूवसोर्मूर्धन्याध्न्यायाः । स शेह्रधो जात था इम्येषु नाभिर्युवा भवति रोचनस्य॥"

> > 来. 90. 88. 3.

वैभूवसः विभुवसः पुत्रः त्रितः ऋषिः इममिन भूरि इच्छन् अध्न्यायाः गोः वाचः मूर्धनि अविन्दत् होवृधः सुखवर्धकः युवा सः हर्म्येषु कोहोषु जातः वै प्रादुर्भूतः सन् आसमन्तात् रोचनस्य प्रकाशस्य नाभिः जन्मस्यानं भवति । अयमेव वैभूवस आप्त्य त्रितस्यः पिता विभूवाः माता अब्देवी । अयं च ब्रह्मिष्ठो मन्त्रद्रष्टा । अस्य सूक्तेषु ज्ञानकाण्डं धर्मशास्त्रं च राजेते । अयमेव भीष्मः स्यादिस्त्रत्र अब्देवीपुत्रत्वं लिङ्गम् । अन्यब विद्यते—

"भद्रो भद्रया सचमान आगा-स्वसारं जारो अभ्येति पश्चात्। सुप्रतीकेषु भिरग्निर्वितिष्ठन् त्रुशद्विवेणेरभिराममस्थात्॥"

来, 90. 3. 3.

इयं त्रितस्यार्षी । भद्रः मङ्गलः रामः भद्रया मङ्गलया अम्बया सह सचमानः युक्तः आगात् । यथा जारः जरियता सूर्यः स्वसारं उषसं पश्चाद्रभ्येति तद्वत् इति छुप्तोपमारूपकं वा निदर्शनाख्यम् । अनन्तरं अग्निः ममेष्टा देवता सुप्रतोकैः द्युभिः वितिष्ठन् रुशिद्धः मन्त्रवागात्मकैः वर्णेः अक्षरैः रामं अभ्यास्थात् अभ्यभवत् । वाचमग्निवभूतित्वात्स्वप्रयुक्तमन्त्राणामेवाग्नेयत्वं वदति । अर्थान्तरे तु भद्रो भद्रयेति पादोऽपि सूर्योषः परः । रामशब्दो नैशतिभिरपरः यथा सायनो मन्यते । यः कश्चिद्धा भवत्वर्थोऽस्य । भीष्मकृतपरशुरामविजयस्थायमेव मन्त्रो मूलिमस्यत्र न कश्चित्संशयः । तस्मादितिहासकारिक्षतमाप्त्यं भोष्म इति जम्राहेति ज्ञायते । भोष्मस्य वस्ववतारत्वं चेममेवार्थं पुष्णाति । प्रभासो वसुश्चापांनपादेव स्थात् । तस्यैव सर्ववसुश्रेष्ठत्वान् वसूतां पावकश्चास्मीति पावकस्यैय प्रभासत्वं वक्तव्यम् । अनक्तेन पौनरुक्तयं वारियतुं स दिव्योऽिनः कथियतव्यः । दिव्याग्नेरेव वस्तुतः पावकत्वम् ॥

तुम्रशब्दस्य मेवपर्यायस्वाद्द्रीणः पर्जन्यावतारः स्यात्। सादिभश्च ब्रह्मणस्पतेः॥

कृपस्य नाम युद्धसम्बन्वेन यद्यपि न ज्ञायते तथाऽप्यस्ति निगमे । यथा-

''शम्धीनो अस्य यद्ध पौरमाविथ धिय इन्द्र सिषासतः। शम्धि यथा रुशमं इयावकं कृप-

मिन्दः प्रावः स्वर्णरम्॥" ऋ. ८. ३. १२.

पौरं पूरुवंशभवं श्यावकं द्रोणं आकर्णपिलतः श्याव इत्याद्यक्तेः। ऋपं कृपाचार्यं स्वर्णरं रुशमंचे पदे न ज्ञायेते कयोर्वाचके अत्र पौरो भीष्मः स्यात्प्रायः!!

ननु त्रितो भीष्मश्चेदेकतद्वितौ तस्य श्रातरौ वक्तव्यौ। नैपापितः। यतः कुत्सश्च त्रित उच्यते। तृतीयत्वान्। तदा एकतद्वितौ युधिष्ठिरभीमौ स्याताम्। कुत्सस्य त्रितत्वे एषा भवति—

#### भारतचारत्रपरीक्षा

''त्रितः कूपेऽविहतो देवान्हवत ऊतये । तच्खुश्राव बृहस्पतिः कृणवश्चं हूरणादुरु वित्तं मे अस्य रोदसी ॥"

环. 9. 904. 90.

अंहूरणादंहसः ७त्तार्यति शेषः । इयं कुत्सस्य । कुत्सः कूपे पतितः पातितो वा देवान्प्रार्थयते ८त्र सूक्ते । त्रित इत्यात्मानं परोक्षया वाचा वदति ॥

'हन्द्रं कुरसो वृत्रहणं शचीपितं काटे निबाह्न ऋषिरह्न ऊतये। रथं न दुर्गोद्वसवः सुदानवो विश्वसाक्षो अंहसो निच्पिपर्तन॥''

ऋ. १. १०६. ६.

इति कुत्सस्य कृपपाते ऽन्यो मन्त्रः । काटशब्दः कृपवाची । प्रायः एतदेव प्रमाणकोट्यां पतनं स्यात् । तत्र भीमः अत्राजुन इति विशेषः । कुयववधेऽपि अर्जुन एवात्रोच्यते । कुम्भकर्णवधे मतभेद इवायं पौराणिकानां प्राचां च मतभेदः । नन्वस्य पाङ्क्सूक्तस्य त्रितो वैकल्पिक ऋषिरिति चेत् त्रितनामलिङ्गात्कात्यायनस्य स सन्देहः । त्रितस्य चेत् त्रितदर्शनमध्ये सूक्तमेतच्छाकलेन सहितं स्यात् न कुत्स-दर्शनमध्ये । अपि च कुत्सोऽस्मिन्सूके त्रितमाह्यं अन्यं सूचयित । यथा—

भमी ये सप्त रइमयत्त्र मे नाभिरातता। त्रितस्तेद्वदाख्यः सजामित्वाय रेभति वित्तं मे अस्य रोदसी''।।

स. १. १०५. ९.

मे नाभिः तदाप्त्यो वेद इति अन्यत्वसूचनम् जामित्वाय वन्धुत्वं पात्रियतुं एते नात्त्यस्य कुत्सो बन्धुरिति ज्ञायते काटे पतितं कुत्सं मोचियतुं आप्त्यश्च प्रार्थयाः मास देवानिति मन्त्रार्थो भवति । आप्त्यस्य वेत्तृत्वादेवेभ्यं एव रक्षां प्रार्थयते नोद्धर्तुं मनुष्यप्रयत्नं करोति । अथवा मनुष्यप्रयत्नस्यातीतः स विषयोऽभूत् स्याद्धने काटः अन्वेषणाय गतो भीष्मश्च वने पश्येत्काटे पितितम् । अयं सन्दर्भः स्यात् । मृगयागतस्यैषा विपत्तिः स्याच्छत्रुकृता ॥

यद्येकतिद्वतौ आप्त्यस्यैव भ्रातरौ तदा विदुर एव भीष्मः स्यात्। विदुर एव विदुल उक्तः रलयोरभेदः। विदुलश्च वेतसः। वेतस एव वेतसः। एकतिद्वतौ धृतराष्ट्र-पाण्डू स्याताम्। पौराणिकाः पिनृष्टयं पितामहं चकुः नत्पत्ते।

# पश्चविंशं प्रकरणम्

## दुर्योधनस्य भ्रातरः

कुयवप्रकरणे मृध्रवाच इति बहुवचनेन दुर्योधनस्य भ्रातरः सन्तीति सूचितम् । तेषां सङ्ख्याऽत्र विचार्यते अत्रेयं भवति—

> ''पर्श्चेर्ह नाम मानवी साकं सस्व विञ्चतिम्। भद्रं भरू त्यस्या अभुद्यस्या उद्गरमामयद्विश्वस्या इन्द्रः उत्तरः"॥

> > ऋ. १० ८६. २३.

पर्शुनीममानवी मनुष्यस्रो मानव्यपि बहूनेकवारं सस्वेति आश्चर्यद्योतनाय मानवीति निर्देशः। नामशब्दोऽपि अत्राश्चर्यार्थको निपातः। ह पूरणः विंशितं पुत्रान् साकमेकदा सस्वाजीजनत्। हे भल शत्रुपुत्राणां भेत्तन्द्रि भलतिर्भदन-कर्मात्यस्य पर्शवे भद्रं मङ्गलं अभूत् भवतु। यस्याः उद्रं आमयत् पृष्टमासोत्। बहुपुत्रप्रसूतेरिति।।

अयं मन्त्रो वृषाकपेः कर्णस्यार्थः अत्र पर्शुर्गान्धारी। एकदा जाताः पुत्रा दुर्योधनादयः। गान्धार्या भद्राशंसया तत्पुत्राणां भद्रं कृष्णं याचते। साकं ससूव विशतिमित्यत्र साकमित्यव्ययं ससूवेति क्रियया उन्वेति चेदेकवारं विशतिपुत्रोतपत्तिः। अत्यन्तमाश्चर्यकर्यपि नेयं कथा असम्भवदृषिता। सप्तपर्यन्तमधुनाऽपि दर्शनात्। यदि विशतिनान्वेति तर्हि मिलित्वा विशतिं पुत्रानित्यर्थः। तदा नासम्भवश्कृष्णाः प्रथममेवार्थं गृहीत्वा एकवारं पुत्रोतपत्तिमाह। इतिहासमूलसंहिताक्ष्रोके—"जनयामास विशतिम्" इति पाठो "जनयामास वैशतम्" इति लेखकप्रमादाद्विपरिणतः स्यात्। विशतिः पञ्चगुणा जाता इत्यर्थस्य प्रतिपादकं वा मूलं स्यात्। पञ्चगुणत्वं विशत्याऽन्त्रितं कृतं स्यात्प्रतिसंस्कर्त्रा। विशतौ जातायामि सर्वे सम्पूर्णलक्षणा एव जाता इत्यस्य द्योतनाय पञ्चगुणा इति मूलकारेणोक्तं स्यात्। पञ्चगुणानामपूर्णपञ्चभूतगुणविशिष्ट। इत्यर्थः। स्यात्तदा। सर्वे खण्डा जाताः तेषां घृतकुम्भे निश्चेपणाद्वृद्धिरभूतदिति कथात्वनन्तरं संयोजितैव।।

मूलसंहितायां विंशतिरेव पुत्रा इति वर्तत इत्यस्यान्यलिङ्गमस्ति । कर्णपर्वणि

कर्णवधश्रवणादनन्तरं कित मम सैन्ये मृताः कत्यवशिष्टा इति धृतराष्ट्रेण पृष्टम्। तथा पाण्डवसेनां प्रति च । तत्र सञ्जयेनोक्ते धृतराष्ट्रपुत्रान्प्रति यावन्तो हता यावन्तः शिष्टाः स विषयो दृश्यते । तदत्रोदाहरामः ॥ द्वितीयाध्यायेः—

''विविश्वतिर्महाराज राजपुत्रो महाबळः। इलो. भानर्वयोधाञ्छतशो निहत्य निहतो रणे॥९॥ 9 तथा पुत्रो विकर्णस्ते क्षत्रधर्ममनुसारन्। २ श्रीणबाणो इतः शूरः स्थितो ह्यभिमुखः परैः ॥ १०॥ तव पुत्रः सद।मधीं कृतास्त्रो युद्धदुर्मदः। 3 दुःशासनो महाराज भीमसेनेन पातितः ॥ २१ ॥ "बहुशो योधयित्वातु भीमसेनं महारथम्। इलो. चित्रशेनस्तव सुतो भीमसेनेन पातितः॥ २४॥ 8 पुत्रस्ते दुर्मुखो राजन्दु ब्सहश्च महारथः। गदया भीयसेनेन निहतौ शूरमानिनौ॥ ३४॥ **4-**8 दुर्मर्षणो दुर्विषहो दुर्जयश्च महारथः। कृत्वा स्वसुकरं कर्म गता वैवस्वतक्षयम्॥ ३६॥ 9-0 एते हताः अथ शिष्टाः चतुर्थाध्यायेः— इलो. ''तथा सुतस्ते ज्वलनार्कवर्णं रथं समास्थाय कुरुप्रवीरः। व्यवस्थितः पुरुमित्रो नरेन्द्र व्यन्ने सूर्यो श्राजमानो यथा खे॥ १४॥ 90 द्रयोधनो नागकुलस्य मध्ये व्यवस्थितः सिंह इवाबभासे। जाम्बूनदभूषणेन व्यवस्थितः समरे योत्स्यमानः॥ १५॥ 99 तथा सुषेणोऽप्यसिचर्मपाणि स्तावत्मजः सत्यसेनश्च वीरः । न्यवस्मितौ चित्रसेनेन सार्धं हृष्टाःमानौ समरे योद्धुकामौ ॥ १६॥ 98-58

> हीनिषेवो भारतराजपुत्र उत्रायुधः श्रुतवर्मा धयश्च। राक्तश्च सत्यवत-दुःहालौ च व्यवस्थिताः सह सैन्यानराज्याः॥ १८॥

> > इति शिष्टाः ॥

एतेन धार्तराष्ट्राणां नामानि चास्माभिर्ज्ञातानि ।

१६-२०

शृतराष्ट्रपुत्राणां पट्टिका द्विवारं दत्ता भारते । उभयोर्यद्यपि नास्ति सामरस्यम् तथाऽपि बहूनि नामानि मिलितानि भवन्ति । प्रथमपट्टिकायां ९७ नामानि दृश्यन्ते ।

### कर्णपर्वोक्तेषुदाहृतेषु मध्ये तत्र दृश्यमानानि नामान्येतानि ॥

|                  | तत्र द्यानि     | तत्रादृष्टानि |                                              |                     |    |
|------------------|-----------------|---------------|----------------------------------------------|---------------------|----|
| १.               | दुर्योदनः       | १             | १.                                           | पु <b>रु</b> मित्रः |    |
| ₹.               | दुःशासनः        | २             | ₹.                                           | सत्यसेनः            |    |
| ₹.               | दुःसहः          | ą             | ₹.                                           | सत्यन्नतः           |    |
| 8.               | दुःशलः          | 8             | 8.                                           | चित्रसेनः           | I  |
|                  | दुर्भुखः        | ¥             | <b>x</b> .                                   | चित्रसेनः           | II |
| <b>५</b> .<br>६. | विविंशतिः       | ६             | <b>\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\</b> | जयः                 |    |
| <b>9.</b>        | विकर्णः         | હ             | <b>v</b> .                                   | शलः                 |    |
| ۷.               | दुर्मर्षणः      | १५            | ۷.                                           | दुर्विषहः           |    |
| ሪ.<br>ዓ.         | सुषेण:          | ३३            | ٩.                                           | श्चतवर्मा           |    |
| १०.              | <b>उ</b> पायुधः | ४८            | १०.                                          | दुर्जयः             |    |

इति दश नामान्येव दृश्यन्ते ॥

#### द्वितीयपट्टिकायां नामानि ॥ १०४ ॥

|           | तत्र       |    |     |                    |    |
|-----------|------------|----|-----|--------------------|----|
| ٧.        | दुर्योधनः  | १  |     |                    |    |
| ₹.        | दुःशासनः   | २  | v.  | वि <b>विंश</b> तिः | १७ |
| ₹.        | दुःसहः     | 3  | ς.  | विकर्णः            | १८ |
| 8.        | दुःशलः     | 8  | ٩.  | शलः                | १९ |
| <b>4.</b> | दुर्मर्षणः | १३ | १०. | <b>उ</b> प्रायुधः  | ४७ |
| ξ.        | दुर्मुखः   | 88 | ११. | सुषेणः             | 86 |

इत्येकादश कर्णपर्वोक्तनामसु दृश्यन्ते ॥

पूर्वतः रालोऽत्राधिको लब्धः । अन्येषु नवसु ।

## १. दुर्बिषहः

आदि पर्वणि २०१ अध्याये-इलो.१"दुर्योधनो दुर्विषहो दुर्मुखो दुष्प्रधर्षणः । १-इत्यादिना घृतराष्ट्रपुत्रेषु वर्णितः । भोष्मपर्वणि ७७ अध्याये चास्य नाम धृतराष्ट्र-पुत्रेषु दृश्यते । तस्मात्तस्य धार्तराष्ट्रत्वे न संशयः ॥

## २. दुर्जयः

द्रोणपर्वणि १३३ अध्याये अस्य वधो भीमसेनेन।स्य घृतराष्ट्रपुत्रत्वं च स्पष्ट-

मभ्यधायिषाताम्। तत्रैक एव दुर्जयो यध्यन्वणितः। तस्मादितरस्य तद्विशेषणं कर्तुमशक्यम्।

एतन्नाम्नोः स्थाने दुष्प्रधर्षण दुस्पराजय नामनी पति ते इत्यस्माकमभिष्रायः।)

#### ३. जयः

अयमि भोष्मपर्वणि ७७ अध्याये दुर्विषहादिभिः साकं कथितः । अस्यैव जयत्सेन इति नामान्तरमिति प्रतिभाति । जयो जयत्सेन शब्देन विशेष्यत इति वक्तव्यसुभयोः सिम्नपाते ॥

## ४. श्रुतवर्मा

उन्नायुध-जययोर्मध्ये पठितत्वाच्छुनवर्मा धार्तराष्ट्र एव भवति । स पट्टिकायां पठितश्चित्रवर्मा-सुवर्मा-दुढवर्मा वा स्यात् ॥

### ५. सत्यसेनः

तवात्मजः सत्यसेनश्च वीर इति प्रत्यश्चोत्तया तस्मिन्विषये न सन्देहः। स पट्टिकायां पठितः सेनानीः स्यात्।

## ६. सत्यवतः, ७. चित्रसेनः, ८. पुरुमित्रः

इति त्रीणि नामानि मुख्यान्येव भवन्ति ते पुरुमित्रचित्रसेनौ साक्षात् पुत्रत्वेन कथितौ । सत्यत्रतः शल दुःशलयोर्मच्ये पठितत्वाद्धार्तराष्ट्र एव भवति ।। अन्यश्वात्र प्रमाणमस्तिः—

"तथा पुत्रशतं जज्ञे धतराष्ट्रस्य धीमतः।
दुर्योधनप्रभृतयो युयुत्सुः करणस्तथा॥
ततो दुःशासनश्चैव दुःसहश्चापि भारत।
दुर्मर्षणो विकर्णश्च चित्रसेनो विविंशतिः॥
जयः सत्यव्रतश्चैव पुरुमित्रश्च भारत।
वैद्यपुत्रो युयुत्सुश्च एकादश्च महारथाः॥"

था. ६४. १६०---१६२.

अत्र सत्यवतः स्पष्टमुक्तः । अतिप्राधान्येन कीर्तितानां चित्रसेन जय-सत्य-वत-पुरुमित्राणामुभयोः पट्टिकयोनीमालाभ आश्चर्यकरः । सत्यवतः सत्यसन्ध इति चित्रसेनश्चित्र इति पट्टिकायां प्रदर्शिताविति प्रतिभाति । पुरुमित्रनाम्नः सदृशं नाम न दृश्यते । तस्य वर्णनं कर्णगर्वण्युत्तममाहात्म्यद्योतकम् । एकादशसु महारथेषुः च स पठितः । अस्मःकमभिप्रायस्तु स नाम्ना ऊर्णवाभः । ऊर्णनाभ इति पट्टिकायां नाम दृश्यते । तथाऽि निगमे ऊर्णवाभपदस्यैत दर्शनाद्गोत्रे च और्णवाभशब्दस्यः च दर्शनात्स एको धृतराष्ट्रपुत्रेषु अस्त सुख्य इति अक्कोकर्तव्यम् । परिशेष-न्यायेन पुरुमित्र एवोर्णवाभः । अथवा नन्दः । नन्दयति मित्राणीति व्युत्पत्त्या पुरुमित्रशब्दतुल्यार्थकः ।।

### ९. द्वितीयश्चित्रसेनः

अयं पृष्टिकायां पृष्ठित उपिचन्नः स्यात् । तस्मादस्माभिरुपचित्रसेन इतिः व्यवहरणीयः । अत्यन्तं सदृशाकृतित्वादेकनामत्वम् ॥

यतु धृतराष्ट्रस्यान्या गान्धारराजपुत्रयश्च पत्न्यः परः शतं राजपुत्रयः पत्न्यश्चोक्ताः ११९ अध्याये तेषां श्लोकार्ना केषुचित्पुक्तकेष्वदर्शनेनाधिकपाठत्वाद् अन्यत्र तत्प्रस्तावाभावाश्चोपेक्ष्यं तत्कथानकम् । युयुतसुस्तु अस्त्येव तस्य पुत्रः पत्न्यां द्वितीयार्था बहुषु स्थलेषु तत्प्रस्तावदर्शनात् ।।

चित्रसेनेन सार्धमित्यत्र चित्रसेनेन बलेन साकमित्यर्थे एकोनविंशतिः पुत्राः। विंशतिसङ्ख्यापूरणं भवति दुःसलयेति सर्वमनवद्यम् ॥

पर्शो गान्धोरीत्वानुमानं च कर्णस्य।शंसया। सायनस्तु पर्शुं मनोर्दुहितरं काञ्चन मृगीं मन्यते। भलं चेन्द्रस्य बाणम्। कथाऽप्रसिद्धा। प्रार्थनं च निष्प्रयोन् जनम्। सन्दर्भश्च नास्ति इन्द्रबाणस्य मृगीपुत्रेषु गमनाय। भलकाल्दो भल्लशब्द-पर्याय इति धिया स बाणं व्याख्यातवान्। शरवत्सान्परादद इत्यत्र शरशब्देनेन्द्रः कथितः। एवमत्र भलशब्देन।।

अन्यश्वास्ति लिङ्गं पर्शुपुत्रा गान्धारीपुत्रा इत्यत्र ॥
"संमातपन्त्यभितः सपत्नीरिव पर्शवः।
मूषो न शिश्ना व्यदन्ति माध्यः स्रोतारं ते शतक्रतो

वित्तं मे अस्य रोदसी ॥"ऋ. १. १०५. ८.

कुत्सस्य कूपपिततस्येयमुक्तिः । पर्शवः गान्धारीपुत्राः अपत्यप्रत्ययलोपाः । सपत्नीः शत्रव इव विश्वा अतिद्विष इत्यादाविव स्नोलिङ्गम् । अभितः मा सन्तपन्ति । तेषु सन्तापेषु इदमेकम् । आद्यो मनोव्याधयः । शिश्नाः हिंसकाः मूषोन मूपका इव मा व्यन्दन्ति खादन्ति मे अस्य रोदसी विक्तम् । स्तोतारन्ते इद्दशानि मम कष्टानि ज्ञात्वा मां द्यावापृथिव्यौ रक्षतामित्यर्थः । अत्र पर्शवः कूपपर्शवः इति यास्कः । कूपपर्षवो नाम कूपभिक्तय इति सायनः । उभयं च वैदिकरहस्यचरित्रान-वोधनमूलम् । कूपभिक्तीनां तापकत्वं सन्दर्भहीनम् ।।

# षड्विशं प्रकरणम्

### गान्धारी अनार्या

गान्धारी आर्यजातीया न भवति। यतोऽस्यश्वहनी भ्राता। श्वहनीति सामान्यतः कितवपर्यायं मन्यमानो यास्कः स्वहनीत्यस्य विकृतं रूपं मेने। तत् जातिवाचकं पदम् न गुणवाचकम्। श्वहनाः निषादाः अस्य सन्तीति श्वहनी श्वप्रराज इत्यर्थः। यथा राष्ट्रपतेश्वक्रीति प्रयोगस्तद्वत् मरुत्वानितिवद्वा। निगमेश्वन्नी पदं निषादीपरतया प्रयुक्तमन्यत्र दृश्यते।

"पुनः पुनर्जायमाना पुराणी समानं वर्णमभिशम्भमाना। श्रम्नीव कृत्नुर्विज आमिनाना मर्तस्य देवी जरयन्त्यायुः॥"ऋ.१.९२.१०.

कृत्नुः कर्तनशोला इनद्दनीव व्याधस्त्रीव इति सायनव्याख्या। पर्शाः पुत्रत्वात्पार्शवा दुर्योधनाद्यः। तत्पदमवलम्ब्यैवायीच्छूद्रायां जातः पारशव इति अवीख्रो व्याख्यातवन्तः। यथा पार्शवस्तथेति औपम्यप्रयुक्तं पदं कालक्रमेण वाचकपदमासीत्।।

पार्शवपदं पारशवपदं विपरिणमय्यानन्तरं तस्य निर्वचनमन्यथा कर्तुमारेभिरे । पारयन्नेव श्रवो भवति तस्मात्पारशव इति व्युत्पत्तिरुक्ता । द्वादशविधेषु पुत्रेषु । श्रूद्रापुत्रो द्वादशस्त्रेवर्णिकस्योक्तः । वासिष्ठस्मृतौ आदायाद्वान्धवेषु षष्ठः । श्रूद्रापुत्र इति ।।

#### दायाद्बान्धवाः

- १. औरसः
- २. चेत्रजः
- ३. पुत्रिका (अस्यां यो इति नियमेन दत्ता)
- ४. पौनर्भवः (पुनर्वोद्धः)
- ४. कानीनः
- ६. गूढजः (मातामहस्य) (गृहेगूढोत्पन्नः)

#### अदायाद्बान्धवाः

- १. सहोढः
- २. दत्तकः
- ३. क्रीतः
- ४. स्वयंदत्तः
- अपविद्धः
- ६. शुद्रापुत्रः

अनन्तरे काले ब्राह्मणाच्छ्रद्रायां जातो निषादः पारशवश्चेत्युक्तवन्तः॥ गान्धरदेशश्च तस्मिन्कालेऽपि अनार्यदेश एव स्यात्॥

# सप्तविंशं प्रकरणम्

## द्रुगेव धतराष्ट्रः

"महो हुहो अपविश्वायुधायि" इति द्विः प्रयुक्तं निगमेषु । तत्र यो दुक् दुहोः वा उक्तः स धृतराष्ट्र एव भवति । तत्रेदं छिङ्गम् ।

> ''द्वहो निषत्ता पृश्तनी विदेवैः पुरुशंसेन वा वृधुष्ट इन्द्रम् । अभीवृतेव ता महापदेन ध्वान्तास्त्रपिखादुदुरन्त गर्भाः ॥

ऋ. १०. ७३. २.

दुहः दुहस्य षष्ठयर्थे प्रथमा । हकारान्तं वा पदम् । सम्बन्धिनी पृश्ननी पर्शुः पर्शो रेव पृश्ननीति नामान्तरम् । उमे अपि पदे पृश्निसमन्युत्पत्ती । पृश्निश्चश्चः दिवो वा स्येस्य वेति निघण्टुः । स्पृष्टा भासिमिति दिवः पत्ते सैवात्र भवति । अतीव अती सुन्दरीत्यर्थः । सा ऐवेश्चित् "एवेश्च चर्षणीनाम्" इति निगमस्य न्याख्यानवसरे एवैः कामैरयनैरवनैर्वा इति न्याचष्टे । अत्रावनैरिति न्याख्यानम् । अवनैः रक्षकैश्चित्संयुक्ता निषत्ता उपविष्टा प्रसवायेति प्रकरणसामध्यां स्थ्यते । ते रक्षकाः पुरु पुरुणा प्रभूतेन शंसेन स्तोत्रेण इन्द्रं वावृधः । महापदेन महास्थानेन मजेन अभीवृतेव आवृतव आवृता इव स्थिताः उदरदेशे बद्धा इव स्थिता इत्यर्थः । ता ते गर्भाः प्रपित्वादप्रकृष्टान्नात् ध्वान्तात्तमः प्रदेशात् प्रपित्वादिति विशेषणि इत्रात् ध्वान्तादित्युद्रदेश उच्यते । गर्भाः उदरन्त उदगच्छन् । बहिर्निर्गता इत्यर्थः । अथवा महापदेन महाचरणेन अभीवृतेव लक्षणया ताजिता इवेति वा साक्षात्क्रियान्वय्यौपम्यम् । आसन्नात्तमः प्रदेशादिति वा ध्वान्तात्प्रपित्वादित्यस्यार्थः ।।

सायनस्तु दुहो द्रोग्धुरिन्द्रस्य पृशनी सेना निषत्ता इन्द्रसमीपे निषणा एवँगिन्तृभिर्मरुद्धः सिहतमिन्द्रं निषणोति सम्बन्धः। तेऽपि मरुतः पुरु प्रभूतेन शंसेन स्तोत्रेण वावृधुरवर्धन्त। वृत्रं जिघासन्तं अथ महापदेन महता ब्रजेन अभीवृतेव परिवृतानीय गवादीनि तानि यथा आवरणापगमे निर्गच्छन्ति तद्वत् तान्युदकानि ध्वान्तादन्धकारह्तपात् प्रपित्वादासन्नात् वृत्रात् गर्भाः गर्भभूतान्यु-दकानि उदरन्त उदगच्छन्।।" इति 'अत्र दुह इतीन्द्रनामाप्रसिद्धमयोग्यं च। सेनोपवेशस्यात्र सन्दर्भो नास्ति। कथायास्तवाधिभौतिकत्वात्। तस्मादियं चरित्रपरैव ऋक् । अन्यत्र दुहश्चन्दस्य दुयोधनपक्षपतिपरत्वेन प्रयोगश्चात्र छिङ्गम्।।

# अष्टाविंशं त्रकरणम्

## पाण्डवपुरोहितः कवषः

अस्ति कावषेयो जनमेजयस्य सम्राजः महाभिषेकं चकारेति अस्यमेधं च याजयामासेति ऐतरेये कथा । भागवते चेयमनुक्ता ॥

> "कावषेयं पुरोधाय तुरं तुरगमेधयाट्। समन्तारपृथिवीं सर्वां जित्वा यक्ष्यति चाध्वरैः॥"

> > न, २२. ३७.

क्वषस्य गोत्रापत्यं कावषेयः। एतेन कवषस्य पाण्डवानां कश्चित्सम्बन्धो यदि ज्ञायेत तदुपपन्नतरं स्यात्। ज्ञायते च। तत्रेमे भवतः कवषस्यार्षे सूक्ते।

> ''प्रमा युयुज्रे प्रयुज्ञो जनानां वहमि सा पूषणमन्तरेण। विश्वेदेवासो अध मामरक्षन् दःशासरागादिति घोष आसीत्॥''

> > ऋ. १०, ३३, १.

संमातपन्त्यभितः सपत्नीरिव पर्शवः निबाधते अमतिर्नग्नताजसुर्वेनं वेवोयते मतिः॥

来. 90. 33. 3.

जनानां दस्यूनां प्रयुज्ञः सेवकाः मा मां गृहीतुमितिशेषः । प्रयुक्ते प्रयुक्ताः । अन्तरेण हृदा पूषणं मार्गे दस्युवाधानिवारकत्वेन प्रसिद्धं देवं वहामि स्म ऊढवानिस्म । अध विद्वेदेवासः मामरक्षन् । अत्र रक्षायां भयनिमित्तं विवृणोति । दुःशासुः दुःशासनः आगात् अगच्छत् इति घोषः आसीत् । मार्ग-मध्ये । आत्मप्रहणाय प्रयुक्तेभ्यः रक्षार्थं मार्गे पूषणं ध्यायतः अपकामतः दुःशासनः दस्युजननायकः आगादिति घोषश्च श्रुतः । तदा तस्मान्महाभयात् देवा मामरक्षित्रित तात्पर्यम् । यदा दुःशासन आत्मानं न गृह्वोयात्त्याऽरक्षित्रियर्थः ।।

पर्शवः धार्तराष्ट्राः सपत्नीरिव द्विष इव मा मां अभितः सन्तपन्ति । अमितः दारिद्रचं निवाधते नम्नतायोग्यवस्नाभावः जसुः काइर्यं च निवाधते । मितः बुद्धिः वर्न पश्चिण इव वेवीयते कम्पते यथा व्याधभयात्पक्षिणो मितस्तथा पर्शूनां भयान्मम मितिरिति सादृश्यसङ्गतिः अनन्तरमिनद्रप्रार्थनेन कुरुश्रवणराजाश्रयवछादात्मवाधा निवासितेति वर्तते ॥

सायनस्तु जनानां यजमानानां प्रयुज्ञः प्रयोक्तारो देवाः प्रयुक्ते प्रतियुक्तवन्तः इद्यर्थं करोति कुरुश्रवणं प्रतीद्यध्याहारं करोति । चतुर्थपादे दुःशासुः
दुःशासनः केनापि शासितुमशक्यः ऋषिरागच्छदिति मार्गमध्ये घोष आसीत् इति
वदति । एवं चेत् देवेभ्यो रक्षा उत्तरऋचि प्रोक्ता वाधा च सन्दर्भहीने भवतः ।
देवैः प्रेरितः कुरुश्रवणं प्रति यदा गच्छति तदा मार्गमध्य एव एतावती बाधेति
सन्दर्भहोनो विषयः ।।

उत्तरस्यामृचि प्रार्थनां च पर्यत-

''मूषो न शिश्नान्यन्दन्ति माध्यस्तोतारं ते शतकतो । सकुरसुनो मघवन्निन्द्रमृळ्याधापितेव नो भव॥''

來. ૧૦. ३३. ३.

केवलमार्गश्रमस्य नैतादृशं वर्णनमुप्पचते । ईदृशस्थितौ आत्मानं प्रत्येव दुःशासुरागादिति कथं घोषः ? पृषध्यानं च दस्युवाधाभावे सन्दर्भद्दीनम् । पूष-सूक्तेषु दस्युवाधानिवारणं प्रार्थ्यते ।।

अयं च कवषस्तुल्यशत्रुत्वात्पाण्डवपक्षीय इति गम्यते। कुत्सदृष्टमन्त्र-मेवानूद्य मन्त्रद्वये खोक्तार्थचीभ्यां च पूरणाच तत्समध्यते। कावषेयस्य जनमेजय-पौरोहित्याछिङ्गात्तत्कृत्रस्थः कवषः पाण्डवानां पुरोहित इत्यनुमिमीमहे। पाण्डवेषु राज्यभ्रष्टेषु अनन्तरं कुरुश्रवणं नाम त्रासदस्यवं राजानमाश्रितवान्कालं कियन्तम्। अनन्तरं मित्रातिथिपुत्रमुपश्रवसं चेति ज्ञायते। अपि च दुर्योणापरपर्यायस्य कुयवस्यानुजेषु पर्शुषु प्रसिद्धः दुःशासनो वर्तत इति च ज्ञातम्॥

# एकोनत्रिंशं प्रकरणम्

## **द्यूतकथाविशेषः**

कवषस्य ऐत्रुषस्य (इल्रुषपुत्रस्य) मौजवतस्याक्षस्य वा आर्षेये सूक्ते ऋगेका दृश्यते—

> "न मा मिमेथ न जिहेव एषा शिवा सिखिभ्य उत मह्यमासीत्। अक्षस्याद्दमेकपरस्य हेतो-रनुवतामपजायामरोधम् ॥"

ऋ. १०. ३४. २.

अपरोधम् परित्यक्तवानस्मीति सायनः। पणीकृतवानस्मीति वस्तुतोऽर्थः। न मिमेथ न चुकोध न जिहेळ नासूयां चकार न छज्जितवतीति सायनः।

अयं मन्त्रो यदि कवषस्य तदा स युधिष्ठिरो नेति निश्चयेन वक्तुं शक्यते।
युधिष्ठिरश्चे त्कुरुश्रवणं राजानं धनार्थं नोपसप्ति। यदि मोजवतोऽश्वस्तिर्दि मुजवच्छद्धस्य पर्वतिवशेषपर्यायत्वास्तत्र भव इत्यर्थं कृत्वाऽश्वशब्दमक्षप्रियत्वाद्युधिष्ठिरपरं यदि कुर्मः तिर्द्दं द्यूते भायोऽपि पणनं भारतोक्तं समर्थितं स्यात्। तदा मुजवत्पर्वत
एव शतश्वक्षपर्वतो वक्तव्यः। तिस्मन्पर्वते सोमः किल विस्तारेणोत्पद्यते। यदि
मोजवतोऽचोऽन्यः तिर्द्दं भारतोक्तं द्यूते भायोगः पणीकरणं निर्मूलमेव। यथाकथित्वद्वा भवतु। द्यूते भायोगः पणीकरणोक्तेर्वीजं तु इयमेव ऋगित्यत्र न
कश्चित्सन्देहः। तस्मादितिहासकारो मौजवतमक्षं युधिष्ठिरत्वेनेव स्वीकृतवानिति
वक्तव्यम्।।

# त्रिंशं प्रकरणम्

#### इन्द्रपुत्राः

इन्द्रपुत्रेषु निगमे मन्त्रद्रष्टारः सन्ति । विमदः, वसुक्तः, सर्वहरिः, अप्रति-रथः, छवः, जयः, वृषाकिपश्चेति सप्त । कन्याविराण्णाम ।

### विमदः

विमद् एव प्रसिद्धः साम्ब इति वक्तुमस्याधारः।

"अधेनुं दस्नास्तर्यं विषक्ता-मिपन्वतं शयवे अधिनागाम्। युवां शचीभिर्विमदाय जायां न्यूह्थुः पुरुमित्रस्य योषाम्॥"

末. 9. 990. २०

अत्र द्वितोयोऽर्धचं िऽस्माकं मुख्यः। हे अश्विनौ युवां शचीभिः कर्मभिः पुरुमित्रस्य योषां कन्यां जायां न्यूह्थुः। अत्र पुरुमित्रो दुर्योधनानुजः तस्य पुत्रीं कुमारो तिमदोऽपहृतवान् तदा तं शत्रवः पृष्ठतोऽन्वयुः। तस्मिन् समये अश्विनौ तमरक्षतामिति आख्यानम्। तस्मिन् समये विमदः कुमार एव युद्धं च मध्ये प्रसक्तिस्यत्र इयम्ग्भवति—

नासस्याभ्यां बर्हिरिव प्रवृक्षे स्तोमाँ इयम्येश्वियेव वातः। यावभैगाय विमदाय जायां सेनाजुवा स्यूह्यू रथेन॥" इस. १. ११६. १

अर्भगाय अभकाय कौमारे वर्तमानस्येत्यर्थः । सेनाजुवा रथेनेत्युक्तितः युद्धसन्दर्भो गम्यते । दुर्योधनार्जुनस्य पुत्री दुर्योधनपुत्रीति ऐतिहासिकाः सम्बन्धा-दाहुः । सैव लक्षणा स्यात् । विमद् एव साम्बः । अयं दुर्योधनकर्णयोः शत्रुपक्ष एवासीदिति ज्ञायते । यतः—

''मान इन्द्र पृक्षसेऽस्माकं ब्रह्मोद्यतम् । तरवा याचामद्दे वः शुब्णं यद्दन्न मानुषम् ॥''

पृक्षसे सम्पर्चय । अनया शुष्णहननहृपं रक्षणं प्रार्थ्यते ॥

#### वसुक्रः

अयं ब्रह्मिष्ठ ऋषिः। अस्य दर्शनमतीव गभोरम्। अयमपि कुत्सिप्रयः। यदाहः—

> "प्रते अस्या उपसः प्रापरस्या वृतौ स्याम नृतमस्य नृणाम्। अनु विज्ञोकः शतमावहनॄन्कुत्सेन रथो यो असरससवान्॥"

च्छ. १०. २९. २. इति।

अस्य पत्नी च मन्त्रद्रष्ट्री।

## सर्वहरिः

एकस्य हरिसूक्तस्य अयं वैकल्पिक ऋषिः पठ्यते कात्यायनेन । वरुराङ्गिरसः सवहरिवी ऐन्द्र इति ।

#### अप्रतिरथ:

साङ्ग्रामिकसूक्तस्य द्रष्टा। मह्वीरवदृश्यते। अस्य मन्त्राः अथर्ववेदेऽपि सुतरां प्रसिद्धत्वेन गृहीताः। अयं पाण्डवपश्चपाती ज्ञायते। यत्सूक्तान्ते पाण्डवानेवमाशास्ते—

''प्रेता जयता नर इन्द्रो वः शर्म यच्छतु । उग्रा वः सन्तु बाहवोऽनाघष्या यथाऽसथ ॥''

ऋ. १०. १०३. १३.

हे नरः पाण्डवाः इत्यर्थो भवति । सामान्यतो नेतार इति कुतोऽथों माभूत् ? इयं मारुती वेति कात्यायनो वदति । कि छिङ्गमुपछभ्य । नरो मरुत इति । ऋषिणा मरुतां जयाशंसा च अवतारपुरुषाणामेव सन्दर्भयुक्ता भवेत् ॥

अप्रतिरथ एव सात्यिकिरित्यस्मन्मतम् । सत्यकायाः पुत्रः सात्यिकिरिति व्युत्पत्तिः । कप्रत्ययः अपत्यप्रत्ययमहितस्य सुखश्रवणार्थं सत्येव सत्यका । हरिवंशस्य खिलत्वादैतिहासिकाः सात्यिकिनाम्ना विश्वतास्तं ऋष्णस्य ज्ञातिसोदरमवर्णयन् । वस्तुतः सुपुत्रः । इदमन्यत्रिङ्कम्—

बृहस्पते परिदीया रथेन रक्षोहामित्रौँ अप बाधमानः। प्रभक्षन्त्सेनाः प्रमृणो युधा जयन्नस्माकमेध्यवितारथानाम्॥"

ऋ. १०. १०३. ४.

इत्यत्र युधा युद्धं कुर्वताऽऽत्मनाद्वारेति वदति । युच्छब्द एष एव युयुधान-नाम्नो मूलम् ।

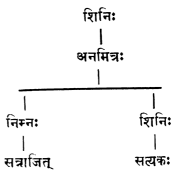
अन्य स्थादस्य भ्रातृस्थानीयत्वोक्तेम् छम्। सत्यायाः पिता सत्यैकसन्तानः। तस्मात्तस्याः पुत्रे ब्वेकः मातामहगृहं शिश्रिये। तस्य च मातामहस्य शिनिगोत्र-सम्भवत्वाच्छैनेयत्वमस्य। भागवते द्वौ शिनी वर्ण्यतेः—

"वृष्णेः सुमित्रः पुत्रोऽभूद्यधाजिश्व परन्तप । शिनिस्तस्यानमित्रश्च निम्नोऽभूद्नमित्रतः ॥ सत्राजितः प्रसेनश्च निम्नस्याप्यासुतः सुतौ ।"

न० २४, २२–२३.

इत्यत्र शिनेः प्रगीतः सत्राजिद्वर्णितः। सात्यकेर्यु हिणवीरत्वं चोपपन्नं स्यादत्र। यतः शिनेश्च मूलपुरुषो वृहिणः॥

विष्णुपुराणादिषु सात्यकेः पितृत्वेनोक्तः सत्यकस्तु अनमित्रपुत्रस्यैवान्यस्य शिनेः पुत्रः कथ्यते । "अनमित्रसुतो योऽन्यः शिनिस्तस्याथ सत्यकः"इति । १. १३.



सत्यकस्य िता द्वितीयः शिनिः। शैनेयत्वं सात्यिकित्वं चाभिछक्ष्य मूळ-भारत्यथं इरिवंशस्य खिछत्वाद्वितोयशिनेः पौत्रं तं वर्णयामासुः। यदि भागवतोक्त-वंशावछीं पश्यामस्तर्हि कस्यापि न दिशा वसुदेवस्य सत्यकः सोदरस्थानीयो न भवति। एकं व्याख्यानमनुस्त्य (श्रीधरस्य) वृष्ठगर्दशमः पुत्रो वसुदेवः षष्ठः पुरुषः सत्यकः। वसुदेवस्य सत्यको वृद्धप्रितामहस्थानीयो ज्ञातिः स्यात्। अन्यत् व्याख्यानमनुस्त्य (पदशक्तितः) वसुदेवः पञ्चमः सत्यकः षष्ठः। तदा पुत्र-स्थानीयो ज्ञातिः॥

#### जयः

अयमपोन्द्राण्याः सत्याया एव पुत्रः । भागवतोक्तवंशावल्यां अयं सात्यिकि-पुत्रः कथ्यते । तत्प्रामादिकम् । अयमेव पौराणिकानां जयन्तः । महाविक्रमः । अस्य सूक्तमपि साङ्प्रामिकं सुप्रसिद्धम् ॥

## सर्वहरि:

अयं सत्यायाः अपरः पुत्रः स्यात्। मम पुत्राः शत्रुह्ण इति बहु-वचनाहिङ्गात्॥

#### लव:

अयमिषिरायाः पुत्रः स्यात् । रामपुत्रसदृशं नामेदम् । अस्यात्मस्तुतिरती-बाद्धता । अयं चाधिकं सोमपः । अयमेव प्रायः प्रद्युम्नः स्यात् ॥

## विराट्

सत्यायाः पुत्री विराट्। "अथो मे दुहिता विराट् इति लिङ्गात्॥

# एकत्रिंशं प्रकरणम्

## कर्णजन्मरहस्यम्

कर्णः कानीन इति प्रसिद्धिभीरते। स किल सूर्यात् कुन्त्यां जातः। अत्र निगमिलक्कानि किञ्चिद्यत्यासेनेतिहासोक्तं समर्थयन्ति। तिद्विवरणात्प्राक् तस्यान्यन्नाम निगमप्रसिद्धं प्रदर्शयामः। यन्नामार्वाचां वाङ्यये विष्णुपरं शिवपरं वा। तद्गभीरं वृषाकिपिरिति नाम। तत्र नामैकदेशे नामप्रहणमिति न्यायेन वृषो वृषेति वा नाम भारते स्वीकृतम्।।

पश्यतेमं भारतश्लोकम्ः—

इको. ''ब्रह्मण्यः सत्यवादी च तपस्वी विजितेन्द्रियः। रिपुष्यपिद्यावाँश्रतसास्कर्णो वृषा स्मृता॥''

च्दीच्यास्तु "वृषः स्मृतः" इति पाठं संस्कृतवन्तः । अन्यत्रापि तस्य वृष इति नामास्तीति तदेवात्र भाव्यमिति । उभे अपि तस्य वाचकनामनी । अर्थ उभयोस्तुल्यः । नतु धर्मस्य वृष इत्येव नाम न वृषेति चेत् । अस्ति वृषेति च नाम । अभिमतफळवर्षकत्वात् । अथवा वृषशब्द एवास्तु तथाऽपि समासे संहितायां वृषशब्दस्य दीर्घः । ततो वृषाकिपिरिति नाम ।।

अत्रेदं भारतोक्तं निर्वचनं भवति ।

''वृषोऽपि भगवान्धर्मः ख्यातो लोकेषु भारत । निघण्डकपदाख्याने विद्धि मां वृषमुत्तमम् ॥ कपिवंराद्दः श्रेष्ठश्च धर्मश्च वृष उच्यते । तसाद्वृषाकपिं प्राष्ट्र कश्यपो मां प्रजापति ॥''

शा॰ प. ।३४२. ८८. ८९.

वृषश्चासौ किपश्च वृषाकिपरिति । वृषा कम्पनो वृषाकिपरिति यास्कस्य निर्वचनम् । आदित्यो वृषाकिपस्तस्य मतेन ।।

अस्ति वृषाकपेरार्षमेकं सूक्तम्। १०.८६। स च ऋषिरैन्द्र इत्युच्यते। तस्येन्द्रेणेन्द्राण्या च यः संवादोऽभूत्ससूक्ते प्रतिपादितोऽर्थः। तस्य ऋषेः कर्णत्वे वृषनामकर्णस्यैकं लिङ्गम्। प्रत्यत्तं च स कर्ण उच्यते। पश्यतैतामृचम्—

> ''यिममं त्वं वृषाकिं प्रियमिन्द्राभिरक्षि । श्वान्वस्य जिम्भषदिष कर्णेवराहयुर्विश्वासादिन्द्र उत्तरः॥''

**%. 90. 64. %.** 

यं त्वं वृषाकि वि विशं हे इन्द्र अभिरक्षसि । अस्य इमं द्वितीयार्थे षष्ठी । श्वाजिम्भवत् खादतु कर्णे अस्मिन्वृषान्कपो वराह्युः वराह्मिन्छुभेवतु । यथा वराहं प्रीत्यावनश्वा भक्षयित एवं इमं कर्णं यमस्य श्वाभक्षयित्वत्यर्थः । पृष्टाङ्के ऽस्मिन्वराहं पर्याञ्चित्येपम्यस्वारस्यं पदार्थवृत्तिनिदर्शनमुखेन । अथवा अस्य अस्मिन्कर्णे वराह्युर्जिम्भवत्तात्पर्यतः कर्णमित्येकवाक्यतयाऽन्वयः । "दिवोदासादितिथिग्वस्य" ६. ४७. २२ इत्यादाविव विशेष्य-विशेषणयोर्विभक्तिन्वयत्यः छान्दसः । सायनस्तु श्वान्यस्य जिम्भवदिति वाक्यं पूर्यित्वा वराह्युः श्वा कर्णे वृषाकपेः श्रोत्रे गृह्वात्विति अध्याहारेण द्वितीयं वाक्यं पूर्यति । अध्याहारं विनाऽर्थसिद्धेस्तथा न धावितन्यम् । इतीन्द्राणी वृषाकपि इपति । कि कारणं शापे ?

"प्रिया तष्टानि मे कपिन्येक्ता न्यदूरुषत् । शिरोन्वस्य राविषं न सुगं दुष्कृते भुवं विश्वस्मादिनद्र उत्तरः ॥" १०. ८६. ५.

किपः वृषाकिषः नामैकदेशे नाममहणम्। किवरत्र वराह्वाचक इति न विस्मतंत्र्यम्। वराहसदृशत्वाद्धराहृत्वम्। व्यक्ता अतीव प्रकाशमानानि मे प्रिया-प्रियाणि तष्टा तष्टानि गृहाणि अदूरुषत् व्यध्वंसयिद्यर्थः। दण्डयात्रयेति बोद्धव्यम्। दण्डयात्रायां नगरभव्जने हर्म्याणि च भग्नानि भवेगुरिति सम्भवः। उद्यानवन-भक्को वा मन्त्रार्थः। अस्य कपेः शिरः नुक्षित्रं राविषम् छनीयाम्। दुष्कृते दुष्टकार्य-कारिणे सुगं सुखं न भुवं न भवेयम्। विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः॥

भारते च कर्णदिग्विजयप्रस्तावे कर्णकृतवृष्णिवीरजयः सूचितः । प्रायस्तदानीं कृष्णो देवी च सपुत्रा नगरे न स्यात् । अन्ये सर्वे जिताः स्युः ॥

''वृष्णिभिः सद्द सङ्गम्य पश्चिमामपि सोऽजयत् ॥''

भा० व० २५५-१७

वृष्णोनां पराजयमेवं कविर्धश्लोकेन सङ्कोचितवान् । तदपि सन्दिग्ध-मेवाकरोत् ॥

> ''किंमयं त्वां वृषाकिपश्चकार हिरतो सृगः। यस्मा हरज्यसी दुन्वर्यो वा पुष्टिमद्वस्तु विश्वस्मादिन्द्व उत्तरः॥" ऋ. १०. ८३. ६.

अत्र हरितो मृग इति वराहस्यैवौपम्येनाभिधानम् । सायनस्तु प्रिया तष्टानि इत्यत्र वृषाकिपसम्बन्धी कश्चित्किपिरिन्द्राण्या हवीषि दुषितवान् अतो वृषाकषौ कुद्धा सा वृषाकिप शपतीति वदति । तादृशस्वल्पापराधस्य शिरःखण्डनिमिति विचित्रः कोपः । सायनस्य देवलोकस्यैवेन्द्राणी अत्र संवादे । केन चिद्यजमानेन स्वार्थं कृतानि हवीषि किल किपृष्टिकाकिपसम्बन्धी अदूदुषत् ।।

अत्रेदं रहस्यम्। नरकासुरो भारतादिषु कथितः कर्णश्च न द्वे व्यक्ती। नरकस्य जनको यो बराहावतारोऽभिहितः स कृष्णान्नान्यः। स एव कृष्णपुत्रो नरककर्णापरपर्यायो वृषाकपिरैन्द्री मन्त्रद्रष्टा वेदे। यदि साक्षाद्भूम्यां यज्ञवराहान्नरको जात इति कथा सत्या तिह तदारभ्य भारतकालपर्यन्तं तस्य जीवितं वक्तव्यमप्रसिद्धम्। भारतकाले च तस्य वधश्ववणादेवास्माभिनरकासुरस्य सत्ता ज्ञायते। न तस्यासुरस्य केनापि विश्वतेन कर्मणा। तादृशाद्यज्ञपुरुषात्साक्षात्पृथिव्यां जातश्च केवलदुष्टः केवलकासु-कश्चासुरोऽभूदिति को वा श्रद्धभ्यात् ? कृष्णस्य पुत्रेण सह युद्धं विरोधं चान्ततस्तस्यार्जुनद्वारा मारणं च कथायां नोचितमिति कृत्वा भारतकविमेहाभारतकविवी एकमेव

विचित्रमार्गेण द्विधा कृतवान् । नरकं कणं च । नरकस्य भगवत्पुत्रत्वं यद्यपि न प्रच्छादितवान् तथाऽपि वराहावताराय नीतवान् । कणंश्व देव्या सत्यया वराह इति कृतिसतः । तस्माद्वराहस्य तं सुतं चमत्कारेण कृतवान् । कणं च बन्धुभ्योऽबिह्कुवंन् पितृष्वसुः पुत्रं कृतवान् या कणंस्य माता प्रसिद्धा राधा सा कणंस्य साक्षाज्ञनन्येव भवति । न कृतिमा माता । या भगवतः कृष्णस्य प्रसिद्धा द्यिता राधा तां भारतं भागवतं वा नावादीत् । तथाऽपि तद्रहस्यं कृष्णचेतन्येन दिव्यस्मृत्या झातम् । कुतः कृष्णिया राधा भारतभागवतयोर्न कथिता ? तस्यां कथ्यमानायां तत्पुत्र। कणंश्च कथनीयः स्यादिति । तां कणंस्य कृतिममातृत्वेन निगृह्य कथितवानभारते । सैव भगवती राधा कणंस्य माता । तस्यां कन्यायामेव कृष्णः कणंमुत्पादितवान् । सैव भृमित्वेन कथिता नरकस्य माता ।। नरक एव कणं इत्यत्रान्यं लिङ्गं च भवति ।

''हतस्य नरकस्यात्मा कर्णमूर्तिमुपाश्रितः। तद्वेरं संस्परन्वीर योत्स्यते केशवार्जुनी॥

भा० व० २५३-२०।

नरकस्थात्मा कर्णमूर्तौ तिष्ठति । को भावः ? हतोऽपि नरकः कर्णमाश्रित्या-स्त्येवेति । एवं गृह्वया विधया कर्ण-नरकयोरभेदो दर्शितो भारते ॥

एवं चेत्कथं स्वश्वस्य पुत्रः कर्णः ? आसीद्वृषणश्चो नाम कश्चिदार्यः । तस्य तपसा तुष्ट आत्मारोन मेनानाम कन्या बभूव । अत्रेयं भवति—

भददा भर्भा महते वचस्यवे कक्षीवते वृचयामिन्द्र सुन्वते । मेनाऽभवो वृषणश्वस्यसुकतो विश्वेत्ताते सवनेषु प्रवाच्या॥"

ऋ. सं. १. ५१. १३.

हे इन्द्र सुन्वते वचस्यवे तव स्तुतिमिच्छते भक्तयास्तुति कुर्वाणायेत्यर्थः।
महते वृद्धाय कक्षीवते अर्भा बालाम् वृच्याम् अद्दाः। नवतरुणी अत्र बालोच्यते।
यथा नवतरुणी वृद्धं कामयेत तथाऽकरोरिति माहात्म्यस्तुतिः। किञ्च हे सुकतो
वृपणश्वस्य एतन्नामकस्य भक्तस्य। मेना मेना नामकन्या। अभवः। स्त्रीरूपेण
भूलोके निजतेजोंशेनावतीणोंऽसीति भावः। ते तव विश्वा समस्तानि। ता तानि
प्रसिद्धानि कर्माणि। सवनेषु। प्रवाच्या प्रकर्षेण स्तोतव्यानि। "वृषणश्वस्य मेने"
इति सुब्रह्मण्यमन्त्रैकदेशश्चात्र भवति। इन्द्र एव वृषणश्वस्य मेने इत्याहूयते। अत्रेदं
ब्राह्मणं शाट्यायनिनाम्। भव्यणश्वस्य मेना भूत्वा मचत्रा कुल उवास्य इति।।

तां खांशभूतां मेनामिन्द्रः पुनश्चकमे । अत्रेदं बाह्मणं भवति ताण्डिनाम् । ''वृपणश्वस्य मेना नाम दुहिता तामिन्द्रश्चकमे'' इति ॥

ब्राह्मणे इन्द्रस्य मेनायाः कामनामात्रमुक्तम् । मन्त्रे पुत्रोत्पादनं चोच्यते ।

'स्तम्भीद्ध द्यां स घरुणं प्रुषाय-दर्भुवीजाय द्रविणं नरो गोः। अनुश्वजां महिषश्रक्षतवां मेनामस्य परिमातरं गोः॥

ऋ. सं. १. १२१. २. कक्षीवान्।

(स इन्द्रः) घरुणं धारकम्। द्यां सूर्यम्। स्तम्भोद्ध अस्तम्भयत् नरः नेता। ऋभ्वात्मक इन्द्रः। गोः सूर्यस्य। आदिखोऽपि गौरुच्यत इति यास्कः। द्रविणं तेजोंशात्मकं धनम्। बाजाय बलाय बलख्यापनायेखर्थः। प्रुषायत् असिञ्चत्। तेजसः सेचनं च नार्यां चेत्रे बीजस्यावपनम्। यथा लोके बलवान् शत्रुं निगृद्ध तस्य धनमादाय यथाक्रममुपयुनक्ति एवमत्रापीति व्यञ्जनाय सूर्यस्तम्भनपूर्वकं तद्रविणस्योपयोजनयुक्तम्। नैसर्गिकमिन्द्रकृतं सूर्यस्तम्भनं द्रविणादानायेति उत्प्रेक्षा। उत्तरार्घेन तस्यैव विवरणं करोति। महिषः छलायः स्वगं स्वत उत्पन्नाम्। ब्रां वृण्वतीम्। अश्वस्य मेनां वडवाम्। अनुचक्षत अन्वपश्यत्। स्वयमप्यवृणोदित्यर्थः। तां च। गोः वृषस्य मातरं परि परिवर्तितवान्। महिषः वडवायां वृषं जनयामासेति विरोधः। ननु प्राचामार्याणां महिषमृगज्ञानमस्ति वा न वेति संशयः ऋक्संहितायां तदनु-ल्लेखादिति चेत्। माभूरसंशयः। ''सपक्षनमाहिषं मृगम्''।

''सहस्रं महिषाँ अघः" इत्यादयः प्रयोगा विद्यन्ते ।

अथ परिहारस्तु महिषः महानिन्द्रः । त्रां कामयामानाम् । अश्वस्य वृषणस्वस्य । नामैकदेशे नामप्रहणम् । मेनां कन्यां मेनानाम्नीं अनुचक्षत अन्वपश्यत् । स्वयमपि कामयामासेत्यर्थः । तां च गोर्वुषस्य कर्णस्या मातरम् । परिवर्तितवान् कृतवानिति लक्ष्योऽर्थः ।

अयमेव कक्षीवानृषिः ''त्वमायसं परिवर्तयोगो'' रिति गोशब्देन कर्णमाह । तत्स्मारयामो वांचकेभ्यः ॥

वृषणश्वकन्याया मेनायामिन्द्रः सूर्यतेजों शेन कर्णं जनयामासेति फलितम् ॥
मेना कन्यैव गभिणी भूत्वा जातं पुत्रं लोकापवादभयाद्विससर्ज । स च स्वश्वस्य
पुत्रार्थिनः सूर्यमाराधयतः सूर्यत्र सार्शन्मिलितः एवं कर्णस्य पिता स्वश्वः । स्वश्वश्व
गन्धर्गं जातीयो भवति कर्णस्य गन्भवंत्वेनानुकीर्तनात् । गन्धर्वाश्च तुरगरक्षिणस्तद्विकेतारश्च । अश्वरक्षासम्बन्धेन तान्गन्धर्वान्तत्सूतान्वदृति जयेतिहासकारः कचित्
भारते कर्णस्य पोषकपितुर्नामाधिरथ इति । निगमे स्वश्च इति । उभौ शब्दौ तात्पर्यतः

# द्वात्रिंशं प्रकरणम्

#### नरकासुरकथा

उक्तः कर्णो नरकासुरो न द्वे व्यक्तीति । उक्तं चेन्द्राणी पौलोमी सत्यैवेति । सम्प्रति पाठकानां विशदं स्यादेवी नरकयुद्धे येन कारणेन श्रद्धां भेजे । आत्मनः तष्टानि आत्मनः आत्मपुत्रस्य महावीरस्य जयन्तापरपर्यायस्य जयस्य भर्तुश्च परोक्षं यत्कर्णः अध्वंसयत्तदेवास्याः कोपकारणमिति च प्रागेव सूचितम् । तत्रेयं भवति—

> ''श्रबीरामिव मामयं शरारुर्राभमन्ते । उताहमस्मि वीरिणीन्द्रपरनीमरुत्सखा विश्वसादिन्द्र उत्तरः ॥''

来. 90. 64. 9.

वीरपुत्ररहितामिव मामवमन्यतेऽयमित्युक्तवा पुत्रसहितायाः स्वस्याः परोचं स्वोद्यानादि भङ्गः कृतो वृषाकिपनेति सूच्यते । एवं सत्यानरकविरोधसङ्गतिः ॥

अदितेः कुण्डले वरुणस्य छत्रं इन्द्रसम्बन्धी मणिपर्वतश्च नरकेण हताः अत इन्द्रप्रेरणेन कृष्णः नरकपुराय दण्डयात्रामकरोदित्यैतिहासिकाः। वैकुण्ठस्येन्द्र-प्रेरणं च स्वान्तर्योमिप्रेरणाञ्चातिरिच्यते ॥

अदितेः कुण्डले नरकेन हते इत्यन्न द्वेधाऽर्थसङ्गतिः । अदितिः पराशक्तिः कुण्डलिनीयाऽध्यातमम् । तस्याः कुण्डले च अवणद्वारा निर्यन्तौ शरीरं सर्वमा-वृण्वानौ ज्योतिर्विशेषाविव भवतः । तदस्माभिः कुण्डलाहरणे व्याख्यातम् । ते यावत्कर्णस्य तिष्ठतस्तावत्सोऽवध्यः सुरासुरैः । अतस्तदाहरणायेन्द्रप्रेरणं नामान्तर्यामि-प्रेरणं भगवतो वैकुण्ठस्येत्येकः पक्षः । अदितिः कृष्णस्य मातैवात्र । तस्याः कुण्डले सुप्रसिद्धमहामूल्यमणिनिर्मिते (अधुनातनकोहिन्रमणिवत् ) कर्णो युद्धे यादवान् जित्वाऽपहृतवान् । तयोः पुनराहरणाय कृष्णस्यान्तर्यामिप्रेरणमनुस्त्यगमन-मित्यपरः पक्षः ॥

वारुणच्छत्रं च यदुसम्राजः बहुमुक्ताभूषितं महार्घं राजकीयं नरकस्य छत्रं स्यात् । श्रीहर्षचिरते बाणः ईटशस्य राजकीयच्छत्रस्य वरुणस्यैव बहुमूल्यवत्तरस्य बहुप्रभावस्य वर्णनं चक्रे । तच्च प्राग्डयोतिषेश्वरस्य पूर्वजार्जितं तेनैव श्रीहर्षाय किलोपायनस्वेन दत्तम् । अस्य सत्यत्वं यथाकथंचिदस्तु । तथाऽपि तादृशच्छत्रं प्राग्डयोतिषेऽस्तीति कवेभीवोऽस्मामिर्लक्षीकर्तव्यः ॥

केचित्त वारुणं छत्रं कतिपयपुराणवाक्यवलेन नरकासुरेण वरुणादपहृतमिति वदन्ति । ते देवतामाहात्म्यानभिज्ञाः अन्धाः । भूलोके वसता देवलोको मनसाऽपि परिभवितुमशक्यः । वरुणस्य सर्वेषामसतां नियन्तुः छत्रं मानवशरीरः कथमपहर्तुः शक्तुयात् । तस्यात्तत् वरुणदेवताकं छत्रमित्येवार्थः साधुः ॥

भागवतेषुः—

''इन्द्रेण हतछत्रेण हतकुण्डलबन्धुना। हतामरादिस्थानेन ज्ञापितो भौमचेष्टितम्॥''

१०. स्कं. पु. ५९. १.

इति छत्रं इन्द्रसम्बन्ध्येवोक्तम् । यद्यययमिन्द्रो वैकुण्ठ एव स्यात्तदान्तर्यामि-शरीरभेदेन प्रेरकप्रेयेभावो ज्ञापक-क्राप्यभावश्च । साक्षाद्भगवत इन्द्रस्य सर्वेश्वरस्य रोमापि चाल्यितुमशक्यमन्यैः । इन्द्रस्यासुरबाधाकथाः । कश्चिद्वतारसम्बन्धिन्योः भवन्ति । कश्चिदाध्यामिक्यो जीवस्यासुरबाधाक्वापिकाः । इन्द्रो हि सर्वस्य-जगतो जीवरूपः ॥

> "रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव तदस्य रूपं प्रति चक्षणाय। इन्द्रो मायामिः पुरुरूप ईयते युक्ताह्यस्य हरयः शतादश ॥"

> > 来. 4. 80. 96.

इत्युक्तत्वात्।।

मणिपर्वतश्चापि यदूनां देग्या उद्यानगतः स्यात् । यदीन्द्रपहृतः सः । भारतेतिहासकारो महाभारतकारो वा नरकस्य वधं कुण्डल-छत्र-मणि पर्वतानाः पुनः प्रत्यपणं च वदति । तस्यात्मा कर्णमूर्तिमाश्रित्यानन्तरमासीदिति च भणति ॥

वस्तुतस्तु भगवान्नरकेण युद्धं न कृतवान्। परं तु तत्र गत्वा साम्नेवः मणिकुण्डलादीन्यानीतवानिति वक्तव्यम्। कुण्डलाहरणकथा तत्र द्रष्टव्या। अन्याश्चः काश्चिर्सुरमायाः कर्णात्प्रतिगृहीता भगवता। तत्रेयं भवतिः—

> "तदिन्तु ते करणंदस्म वि-प्राहिं यद्धन्नोजो भत्रामिमीथाः । ग्रुष्णस्य चित्परिमाया अगृभ्णाः प्रपित्वं यन्नपदस्यूँरसेधः ॥"

> > ऋ. ५. ३१. ७.

त्तीयपादे सायनस्येयं व्याख्या। शुष्णस्य चित् एतन्नामकस्यासुरस्य सम्वन्धिनीर्मायाः युवतोः पर्यगृभ्णाः परिगृहीतवानसि" अत्र पर्यगृभ्णाः इति पदेन प्रतारिताः पूर्वे ऐतिहासिकाः कृष्णस्य नरकासुरषोडशसहस्रस्रोहरणकथा कल्पिता। वस्तुतो माया अद्भुताः सिद्धयः ता कर्णात्परिगृहीतवानित्येव साधीयानर्थः। ऐतिहासिकैस्तु यदेतन्मंत्रिङ्काच्छुष्णस्रोपरिग्रहणं भगवतः कल्पितं ति इङ्गं शुष्णः एव नरक इस्रत्रान्यत्।।

#### भारतचरित्रपरीक्षा

# त्रयस्त्रिशं प्रकरणम्

#### भगदत्तः कः

नरकवधादनन्तरं तस्य राज्ये स्थापितः भगदत्तो नरकपुत्र इति भारते हरयते। स भगदत्तः कः ? किं कर्णस्य पुत्रः ? न। स कर्ण एव भवति। नरक-वधस्य किल्पतत्वात्तत्र राजा कश्चन तद्वधानन्तरं वक्तव्यः। स च नरकादिभिन्नश्च भाव्यः। तस्मात्कर्णस्य नामान्तरेण भगदत्तराज्ञहेन तं वर्णितवन्तः॥ भगेन सूर्येण दत्तो भगदत्त इति नामनिर्वचनम्। मेना सूर्यप्रसादेन भगवतो वैकुण्ठात्सूर्यौरां पुत्रं छेभे। विना तपो न काचिद्दे वता स्वांशां पुत्रं द्धात्। तस्मान्मेनायास्तपो भगस्य प्रसादश्च सुलभमनुमेगो। कर्णस्य सूर्यपुत्रत्वोक्तिश्चात्र समर्थिका भवति। यो यत्प्रसादल्ज्वधस्तं तस्य पुत्रं भक्तया वदन्ति। एतेन पाण्डवानां देवपुत्रत्वं च व्याख्यातम्।।

इतश्च भगद्ताः कर्णः--

''निहित्य तं नरपतिमिन्द्रविकमं सखायमिन्द्रस्य तथैन्द्रिराह्वे । ततोऽपरौँसव शयकाङ्भिणो नरान्बभक्षवायुर्बेखवान्द्रुमानिव ॥''

द्रो. २९. ५७.

इलादौ भगदत्त इन्द्रस्य सखा कथितः ॥

"नाहमिन्द्राणि रारण सख्युर्वृषाकपेऋँते । यस्येदनाप्यं हविः प्रियं हेवेषु गच्छति विश्वसादिन्द्र उत्तरः ॥

ऋ. १०. ८६. १२.

इति निगमे "यं त्विममं वृषाकिषं प्रियमिन्द्राभिरक्षिसि" इति प्रागुदाहृते च वृषाकिषः इन्द्रस्य सखोक्तिः। भगदतस्यासुरपुत्रस्य स्वयमसुरस्येन्द्रसरवत्विमदं मन्त्रिलङ्गं विना कथं वक्तं शक्येत ?।।

"वैरिणं जिह दुर्घर्षं भगदत्तं सुरद्विषम्"।

द्रो. २९. ४४.

इति तस्य सुरद्विट्त्वमुक्तं चात्रानुसन्धेयम् ॥

तस्य बैष्णवास्त्रं कृष्णो यदात्मना पार्थं प्रच्छाद्य धृतवान् तत्र ''त्वमायस''-मिति प्रागुदाहृतमन्त्रो लिङ्गम् । यत्तस्य नागः शत्रुमर्दनः स कर्णस्य रथाक्रातिरिच्यते ।। "तमायतन्तं द्विरदं दृष्ट्वा कुद्धमिनान्तकम् । चक्रेऽपसम्यं स्वरितः स्यन्दनेन जनार्दनः ॥"

द्रो. २८. १८.

इति भारतोक्तं "वङ्कु वातस्य पर्णिनेति मन्त्रिळङ्गं स्मारयति ॥

तस्माद्भगद्भः कर्णान्नापरः। ननु कर्णस्य परदेशाधिपत्यात्कौरवानुभरत्वं नोपपचत इति चेत्। तदिष्टम्। कर्णः कौरवस्य सखैव भवति नानुभरो भटः। न मन्त्री सभास्तारः। युष्माभिरपि तस्याङ्गराजत्वात्परदेशाधिपत्यमभ्युपगतम्। तस्मान्न कश्चिद्विरोधः॥

# चतुस्त्रिशं प्रकरणम्

बलरामः कः ?

### सितासितौ केशौ

यदुक्तं प्रागेव सर्वेश्वरस्य सितासितौ केशो रामकृष्णाविति तयोः केशयोः किरणात्मकत्वं बोध्यम् ॥

> ''श्रयः केशिन ऋतुथा विचक्षते संवत्सरे वपत एक एषाम्। विश्वमेको मभिचष्टे शचीभि-ध्रांजिरेकस्य दृदशे न रूपम्॥''

> > ऋ. १. १६४,४४

अत्र पूर्वपादस्येयं सायनव्याख्या। केशस्थानीयप्रकृष्टरिमयुक्तास्वयोग्न्यादित्यवायवः ते च ऋतुथा ऋतुकाले विचक्षते विविधलक्षणां भूमि पश्यन्ति। वायुरिति
मध्यमस्थानस्येन्द्रस्य देवस्य विभूति भेदः। भूमः सम्बन्धादस्य तत्र महणम् अनेन किं
ज्ञातम् ? केशशब्दो रिश्मपर्यायो निगमे प्रसिद्ध इति ज्ञातम्। तावेव सितासितौ
केशौ। सितः सूर्यस्य। सर्वेषां रश्मीनां समष्टिरश्मेः सितत्वात्। असितो मध्यमस्य।
अदृश्यत्वाद्भूसम्बद्धवायुपत्ते। द्यवितानरूपहरितवर्णत्वादाकाशसम्बद्धेन्द्रपक्षे। "इन्द्रेः
निरूपेहरिता मिमिश्चिरे" इत्युदाहृतमन्त्रपादोऽत्र लक्षीकर्तव्यः किं सम्पन्नम् ?
रामः सूर्यस्यांशः। कृष्ण इन्द्रस्य।।

## अहिर्बुध्न्य:

अन्यथा रामस्य तत्त्वं परीक्षामहे । प्रागुक्तं शेषस्यांशो बलदेव इति ।
शेषश्च भूभारवाही सहस्रफणः कश्चन फणी । कोऽयम् १ यदि परयामः भूमिगोल्ण् ।
तस्याः नास्त्यथः नास्त्युपरिप्रदेशः । न स्तः पार्श्वो । यत्रयत्र परयामस्तत्र तत्र
तलमस्माकं खण्डे । तथा चामरिकायाम् । एवं स्थिते भूमेर्मूले स्थितः फणी कथं
सम्भाव्यः १ सम्प्रति प्रकृतिशास्त्रहाः सूर्ये एव निजया शक्त्या भूमि प्रहानितराँश्च
बिभर्तीति । स एव पौराणिकैः शेष इति कथ्यते । तस्य सहस्रं करा एव शेषस्य
सहस्रं फणाः । स भगवतः पुरुषस्य शय्यात्वेन वर्णितः तन्मण्डलान्तरवर्तित्वाद्भगवन्मूर्तेः । पाञ्चरात्राश्च बासुदेवाज्ञातं विज्ञानमयः कृटस्थजीवं सङ्कर्पणं वदन्ति ।
त्रासुदेव आकाशशरीरो महेन्द्रः । विज्ञानमयः कृटस्थजीवश्च सूर्यः । सूर्यस्य
विज्ञानदेवतात्वं "घयो यो नः प्रचोदयात्" इति मन्त्रवर्णात् अन्याभिश्चोपनिबद्धिभर्वदान्ते प्रसिद्धम् । तस्मात्पाञ्चरात्राणां सङ्कर्षणः सूर्ये एव भवति ।
प्रसङ्गात्प्रद्युम्नानिरुद्धौ च वदामः । प्रद्युम्नश्च मनसो देवता सोमः । अनिरुद्धश्चाइङ्कारस्य देवता प्राणः प्रकृतमनुसरामः । न केवलं फणिक्रपो देवः पुराणेषु निगमेषु
चोच्यते अहिर्बुश्न्य इति । एतन्नामैव मूलं शेषो भृज्ञुक्ष्ने वर्तत इति पुराणकथायाः ॥

#### अस्येमे ऋची भगवतः —

''भव्जामुक्थैरहिं गृणीषे बुध्ने नदीनां रजःसु सीदन्। मा नोऽहिर्बुध्न्यो रिषेधा— नमा यज्ञो भस्य सिधादतायोः॥"

ऋ. ७. ३४. १६. १७ |

अब्जामन्तिरक्षप्रभवं अहिम् उक्थैः गृणीषे स्तुहि । यः नदीनां अपां रजःसु स्थानेषु सर्वासु दिक्षु भूमि परितः बुध्ने मूले सीदन् अस्ति । उत्तरस्यां प्रार्थना । नतु कथमयं सूर्यः ? सूर्यस्य किरणसङ्घात एव चतुर्दिशमयां बुध्ने यो वतते स एवाज्ञाहिः कथ्यते । स एवाहिः अपः भूमितः हृताः गृह्वँ स्तिष्ठति । तच्छुष्णप्रकरणे व्याख्यातम् । नन्विहरेव जलं गृह्वँ स्तिष्ठतीत्यत्र कि प्रमाणम् ? सन्ति परः शता मन्त्रा अहिना प्रस्ता आपो भवन्तीत्यत्र । अयं तु विशेषः । तत्राहिरसुरत्वेन वण्यते । अत्र देवतात्वेन । मेधस्येवोभयथा वर्णनं सङ्गच्छते । भूधावकत्वाद्दे वत्वम् । जलशोषणेन तपनादसुरत्वमिति । तस्य जलप्रसने कानिचिदुदाहरणानि दर्शयामः ॥

''दासवस्तीरहिगोपा भतिष्ठश्चिरुद्धा भ्रापः पणिनेव गावः। भ्रपा बिरूमपिहितं यदासीदत्रं जघन्वाँ भ्रप तद्ववार॥''

來. 9. ३२. 99.

''रवमघः प्रथमं जायमानोऽमे विश्वा अधि था इन्द्र कृष्णीः। स्वं प्रति प्रवत आशयानमहिं वज्रेण मघवा विवृक्षः॥''

ऋ. ४. १७. ७.

"त्विमिन्द्र स्रवित वा अपस्कः परिष्ठिता अहिना श्रूरपूर्वीः । स्वद्वावक्रे रथ्यो न घेना रेजन्ते विश्वा कृत्रिमाणि भीषा ॥"

来, ७, २१, ३, ।

वावके निर्गच्छन्ति । विक कोटिल्य इति धातुः । घेनाः नद्यः । सूर्यस्य रसशोषणं जलधारणं च प्रागेव व्याख्याते शुष्णप्रकरणे ॥

कि पर्यवसन्नम् ? ईश्वरस्य सितकेशः शेषश्च न द्वाविति सिद्धम् । तस्मादिस्त सामस्यं सितकेशावताखादिनां शेषावतारवादिनां च रामविषये ॥

### का रेवती ?

उक्तं रामः सूर्यस्यैवावतारः स्यादिति। राममहिष्या रेवत्याः कि तत्त्वम् ?।।

"ऋतावरी दिवो अकैंरबोध्या रेवती रोदसी चित्रमस्थात्। भायतीमग्न उषसं विभान्तीं वाममेषि द्वविणं भिक्षमाणः॥"

ऋ. ३. ६१. ६

### अत्रोषोदेवी रेवत्युक्ता।

प्रबोधयोषः पृणतो मघोनि अञ्जध्यमानाः पणयः ससन्तु । खेदुच्छमघसद्भयो मघोनि खेत् सोत्रे सुनृते जारयन्ती॥''

ऋ. १. १२४. १०

अत्र मघवद्भयः स्तोत्रे च रेवदुच्छेत्युषा उच्यते ॥

कुविस्स देवीः सनयो नवो वा यामो बभूयादुषसोवो अद्य । येनानवग्वे अक्तिरे दशग्वे सप्तास्ये रेवती रेवतूष ॥"

取. ४-५१, ४,

ऊषेति वसतेर्बहुवचनम् । सनयः पुराणः । अत्रोषस रेवस्य उच्यन्ते । तासां रेवद्वासश्च भक्तजने कथ्यते । अन्यासां स्त्री-देवतानां न रेवतीशब्दः प्रयुक्तो दृष्टः । तस्माद्रेवती उपास्तत्वत इति निश्चेतुं शक्यते । रेवतीनचत्र पूषा देवतेति नक्षत्र पर्यायत्वेन वा तस्याः पूषदेवतात्वम् । या स्त्री यदेवताका सा तस्य शक्तिः । उपाश्च सूर्यस्य शक्तिः । तस्माचिस्निपक्षेऽपि रेवत्युषाः ॥

## बलो बलश्रेकार्थो

बलो बलक्षेकार्थी शब्दी स्याताम्। बलक्काब्दो मेघपर्यायेषु पठितः अहिंशब्दश्च, मेघस्य नीरांशो नात्राहिर्बलो वा । वयोतिरंश एव । स च रसहारकात्सौराज्योतिषो नातिरिच्यते । जलांशस्तेन हृतं धनम् । वलस्य बलस्य पदयोरभेदात्साम्प्रतिकभाषाया-मिन्द्रो बलारिक् च्यते । प्राचां भाषायां बलारिः । एतन्मूलकमेव बलरामस्य बलनामकत्वम् ।।

### रौहिण:

रीहिणशब्दोऽपि बलाहिपयीय एव वर्ण्यते— यो रीहिणमस्फुलद्वज्रबाहु-र्घामारोहन्तं सजनास इन्द्रः॥

冧.

इति मन्त्रवर्ण प्रयोगक्त भवति । रोहित्यी भूमिः । तत्पुत्रत्वं च सूर्यरदमे-भूम्यावेशादेव रसादानात् । आवेशो गर्भे पतनं रसादानादनन्तरमूर्ध्वम् आगमनं जन्मोपचर्यते । तस्य द्युगर्भोद्भूगर्भे प्रत्यागमनमेव योगमायाकृतं गर्भोद्गर्भोन्तराय सङक्रामणम् । प्राचां भाषायां रोहिण एवार्वाचां रोहिणेयः ॥

### व्यक्तिसम्बन्धः

एवं बलदेवस्याधिदैविकं तत्त्वं व्याख्यातम्। अथानन्तरा चर्चा। किं पौराणिकाः ? आधिदैविकयत्त्वमेव बलरामावतारतया कल्पितवन्तः। उताहो तस्या-वतारस्तस्मिन्कालेऽभृत् ? अभृदेव। कर्ण एव बलरामः। कानि प्रमाणानि ?

- (१) कर्णः सूर्यस्यावतारः । बलरामश्च सूर्यतत्त्वम् ।
- (२) बळरामो रोहिणेयः। कर्णक्षा । कथं कर्णो रोहिणेयः ? भौमत्वात्। भौमो नरक इति प्रसिद्धिरस्ति । देवी मेना राधापरपर्याया भूमेरवतारः । नन् कं सा इन्द्रस्येव योषिद्वतार इति । नेष दोषः । विश्वात्मकस्येन्द्रस्य द्वी भागी द्योः प्रथिवी चेति । अत्रेयं भवति—

''य इमे रोदसी उभे श्रयमिन्द्रमतुष्टुवम् । विश्वामित्रस्य रक्षति ब्रह्मोदं भारतं जनम् ॥''

ऋ. इ. ५इ. १२.

तयोभीगयोर्दिनांशेन कृष्णोऽभूत्। भूमेरंशेन देवी राधा मत्सत्या भूमेरंश इति केषाख्चित्कलपनं तदसत् सा साक्षादिन्द्राण्या अवतारः। सत्यभामेव पट्टमिहषी न रुक्तिणो। प्रकृते राधेयो भौमो रौहिणयञ्चेति एकार्थानि पदानि भवन्ति। अयं विशेषः। रोहिणीभूमिशव्दौ साक्षाद्धमिपयीयौ राधाशब्दो मेनापरः। अवतारपर इत्युक्तं भवति। गर्भोद्गभीय सङ्कान्निराधिदैवि विशेष कथा न चरित्रम्।।

- (३) बलरामः कौरवेऽतीव प्रीतिमान् कर्णश्च। स्वभावैक्यसूचनादिदं कारणम् ॥
  - (४) कर्णस्य पत्नी रेवत्युच्यते ।

''वृषाकपामि रेवति सुपुत्र भदु सुस्तुषे। घसत्त इन्द्र उक्षणः प्रियं काचित्करं द्वविविश्वस्मादिन्द्र उत्तरः॥''

來. 90. ८६. 93.

नाहिमन्द्राणीत्यनेन इन्द्रेण वृषाकपेर्हविदेवेष्वगच्छत् तात्पर्यतः। स देवाराधकः सत्य इति कथिते सन्तुष्टो वृषाकपिः सर्वकर्मसु स्वसहायां रेवतीमेव तस्य सुकृतस्य कर्जी द्योतयन्नन्या रलाघते। हे वृषाकपायि वृषाकपेर्मम पित्न इत्यादि। सायनस्तु वृषाकपेर्मम मातः इति इन्द्राणीपरत्वेन योजयित मन्त्रम्। भार्यावाचकस्य प्रत्ययस्य सम्बन्धमात्रपरः तथा सङ्कोच एवारमणीयः। तत्रापि मात्र-परतया नितान्तमरमणीयम्। सर्वं सूक्तं परस्परसंवादात्मकं मत्वा स एतादृशं प्रमाद्मकरोत्। तेनैवान्त्यो मन्त्रः स्वतन्त्रमृषिवाक्यमेव कृत्वा व्याख्यातम्। रेवत्याः प्रत्यक्षे परोत्ते वा ईदृशी स्तुतिर्न विरुद्धयते। प्रत्यक्षे प्रत्यक्षस्तुतिः परोक्षे मनः-कल्पितां प्रत्याकाशभाषणं यथा नाद्धकादिषु। ननु वृषाकपिरिन्द्रः तस्य पत्नीति सम्बोधनस्येन्द्राणीपरत्विमति चेत् रूढं विस्तृत्य योगपर्यन्तमनुधावनमसङ्गतम्। वृषाकिपश्च ऐन्द्रे रूढः। नेन्द्रे।।

#### भारतचरित्रपरीक्षा

(४) "शुरुणमनन्तं परियासि वध्यैः" इति कर्णः अनन्तराब्दैन साम्रादुक्तः ॥ कृत ऐतिहासिकाः द्वाविवादर्शयम् । कर्णस्योपासनार्थम् । युद्धे रात्रुणाह् तस्योपासनं कर्तुं श्रद्धा न भवति । अतः उपासनार्थे राम प्रत्येकं कृतवन्तः ॥

अस्ति च रामशब्दः कर्णेपरत्वेन प्रयुक्तः।

"प्रतद्दुःशीमे पृथवानेवेने प्ररामेऽवोचमसुरे सघवरसु । ये युक्त्वाय पञ्चशताऽस्मयु यथा विश्राब्येषाम् ॥"

ऋ. १०. ९३. १४.

दुर्गाः शीमाः सीमाः यस्य स दुः शीमः । दुर्योग इत्यर्थः । तस्मिन् तत् प्रावोचम् । किञ्च वेने वेनपुत्रे पृथवाने पृथौ तत्प्रावोचम् । असुरे रामे तत्प्रावोचम् । मधवत्सु एतेषु त्रिषु तत्प्रावोचम् । यो युक्त्राय सङ्गताः सन्तः अश्वैः संयोज्य वा अस्माद्ध अस्मद्धितम् । पञ्चशता पञ्चशतरथ त्मकं धनं अदुरिति योग्यिक्त गाध्याहारः । कि तत् प्रोच्यते । आह् । एषां त्रयाणां यथा मार्गेण विश्वावि विश्वतेनाभावि । एतेषां मार्गे विश्वतो भवत्वित्यर्थः । शिवो यशस्वी च भवत्विति तात्पर्यम् । दुःशीमसाह-चर्योत् रामोऽत्र वलरामः । अयं च यदि कर्णादन्योऽभविष्यरसुरमेनं नावक्ष्यदृषिः । असुरशब्दः केवलबलवत्ररस्रद्धेद्वामो नाम कश्चिद्व जवात्राजाऽऽसीदिति मन्त्रः सूचयति । तदा रामनामक व्यक्तिसाधनायेयसुपयुक्ताभवेत् । अभेदस्तु कर्ण-रामयोः पूर्वोक्तैरेव कारणैः ॥

ननु कृष्णस्य रामा भ्रातोकः । तन्मूलरूपाभिप्रायम् ।

''मातुर्दिधिषुपत्रवं स्वसुर्जारः श्र्योतु नः ।
भ्रातेन्दस्य सखा मम ॥''

ऋ. ६. ५५. ५.

इति पूषा इन्द्रस्य भ्रातोच्यते ॥

''अस्य वामस्य पिलतस्य होतुर्हितीयो आता मन्यमो अस्त्यइनः। तृतीयो आता घृतपृष्ठो अस्यात्रापद्यं विद्यति सप्तपुत्रम्॥''

来. 9. 948. 9.

इति श्रीभगवन्महरिमणान्तेवासिना वासिष्ठेन नरसिंह सूनुना गणपतिना ऋग्वेदानुसारेण विरचिता भारतचरित्रपरीक्षा याबदुपळभ्यमाना तावत्परिसमाप्ता ।